ISSN: 2232-1047 JAN 2026 | VOL.31 | NO. 1

elSSN: 0127-8886 ISSN: 2232-1047 eISSN: 0127-8886
www.jfatwa.usim.edu.my

PEMBAHARUAN FATWA DAN INSTITUSINYA DALAM
MENGINTEGRASI KEADILAN RESTORATIF BAGI MENANGANI
AJARAN SESAT DI MALAYSIA

Reform of Fatwas and Fatwa Institutions in Integrating Restorative Justice
to Address Deviant Teachings in Malaysia

Mohamad Ridhuan Mohd Zawawi!a, Wafaa’ Yusof?s, Zaini Nasohah3s dan
Anwar Fakhri Omar#

aPusat Kajian Syariah, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia, 43600 Bangji,
Selangor, MALAYSIA
Emel: p153792@siswa.ukm.edu.my!
Emel: wafaa@ukm.edu.my?
Emel: zbn@ukm.edu.my?
Emel: anwar.fpi@ukm.edu.my*

*Corresponding Author: p153792@siswa.ukm.edu.ny
Received: 12 November 2025 Accepted: 20 November 2025 Published: 30 Januari 2026
DOI: https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31101.783

Abstrak Abstract

Pewartaan  fatwa merupakan langkah | The gazettement of fatwas functions as a
penting bagi mengekang ajaran sesat | crucial mechanism to curb deviant teachings
dengan bertindak sebagai asas tindakan | by providing a legal framework  for
perundangan. Analisis terhadap fatwa- | enforcement. However, an examination of
fatwa ajaran sesat yang diwartakan di | gazetted fatwas on deviant teachings in
Malaysia menunjukkan bahawa fatwa- | Malaysia reveals that they often adopt a
fatwa tersebut lebih cenderung kepada | predominantly punitive stance focusing on
tindakan punitif dengan syor tindakan | legal action rather than faith rehabilitation.
perundangan sebagai keutamaan | This enforcement centric approach has been
berbanding pemulihan akidah sehingga | criticized for its limited effectiveness in
menimbulkan kritikan dan menyebabkan | resolving underlying issues of belief deviation.
ketidakefektifan tindakan penguatkuasaan. | Such a reality underscores the need for reform
Hakikat  ini  memperlihatkan — bahawa | that integrates restorative and rehabilitative
pendekatan punitif semata-mata tidak | principles  alongside  legal ~ measures.
efektif dalam menangani ajaran sesat | Accordingly, this study aims to explore the
sebaliknya menuntut pelaksanaan | reform of fatwas and fatwa institutions by
pembaharuan  yang  menitikberatkan | embedding restorative justice principles in
pemulihan dan pengislahan. Justeru itu, | addressing cases of deviant teachings in
objektif kajian ini adalah untuk mengkaji | Malaysia. ~ Employing  a  qualitative

© The Authors 2026. Published by Penerbit USIM. This is an open access article under the
CCBY 4.0 license.


mailto:p153792@siswa.ukm.edu.my
mailto:wafaa@ukm.edu.my
mailto:zbn@ukm.edu.my
mailto:anwar.fpi@ukm.edu.my4
mailto:p153792@siswa.ukm.edu.my
https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31no1.7838

Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

bentuk pembaharuan fatwa dan institusi
fatwa dalam mengintegrasikan keadilan
restoratif bagi menangani kes ajaran sesat
di Malaysia. Kajian ini berkonsepkan
kualitatif dengan analisis kandungan
terhadap sumber primer dan sekunder
sebagai kaedah pengumpulan data. Data-
data tersebut kemudiannya
secara deskriptif-analitikal dan
dipersembahkan  secara tematik. Hasil
kajian ~ mencadangkan  tiga  bentuk
pembaharuan iaitu penstrukturan semula
sighah fatwa berkaitan ajaran sesat,
melaksanakan proses runding cara akidah
sebelum penghakiman dan penglibatan

dianalisis

methodology, it utilizes content analysis of
both primary and secondary sources with
findings  presented  descriptively
thematically. The study proposes three key
reforms namely restructuring the sighah of
fatwas  concerning  deviant  teachings,
introducing a faith reconciliation process prior
to legal adjudication and involving the Mufti
Department in  post-adjudication  faith
rehabilitation. These reforms would transform
fatwa institutions into proactive agents of
spiritual and social restoration beyond their
conventional — normative  roles  thereby
strengthening their contribution to a more
holistic and compassionate framework of

and

Jabatan Mufti dalam proses istitabah atau
pemulihan akidah pasca penghakiman.
Implikasi pembaharuan ini membolehkan
fatwa dan institusinya memainkan peranan
dengan lebih proaktif dalam mendepani
cabaran akidah melalui proses pemulihan
yang sistematik sehingga institusi fatwa
tidak lagi hanya dilihat sebagai badan
normatif, tetapi juga sebagai instrumen
pentadbiran agama yang berkesan dalam
pemulihan sosial dan spiritual.

religious governance.

Kata kunci: Ajaran  Sesat, Fatwa, Deviant Fatwa,

Pembaharuan, Punitif, Restoratif

Keywords: Teachings,
Reforms, Punitive, Restorative

1. PENGENALAN

Penyebaran fahaman sesat dalam kalangan masyarakat Islam dilihat
tidak berpenghujung walaupun pelbagai tindakan penguatkuasaan telah
diambil. Menurut statistik rasmi oleh Menteri di Jabatan Perdana Menteri bagi
Hal Ehwal Agama yang dibentangkan di Dewan Rakyat pada 2021, Malaysia
mencatatkan kes ajaran sesat sebanyak 47 kes antara tahun 2020 dan 2021
dengan 33 kes dilaporkan pada tahun 2020 dan 14 kes dilaporkan sehingga
september 2021 (Samudin & Zaim, 2025). Di Selangor, sebanyak 23 kes
berkaitan ajaran sesat dilaporkan antara tahun 2019 hingga 2024 dengan 12 kes
yang membabitkan ajaran Syiah, Hizbut Tahrir, Rasul Melayu, Millah
Abraham dan Tuhan Harun telah disabitkan kesalahan (Bernama, 2025).
Walaupun ajaran-ajaran tersebut telah lama difatwakan sesat dan menjadi
kesalahan bagi sesiapa yang mengamalkan atau menyebarkannya, tetapi kes
berkaitan dengannya masih lagi direkodkan sehingga kini dan semakin

239



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

membimbangkan saban tahun (Selangor, 2022). Situasi ini menunjukkan
bahawa mekanisme perundangan sedia ada tidak memberikan impak yang
begitu positif dalam membendungnya.

Fatwa memainkan peranan penting dalam pengekangan ajaran sesat dengan
bertindak sebagai asas kesalahan (Saifuddin et al., 2024). Setiap individu yang
menyebarkan atau mengamalkan sesuatu ajaran yang difatwakan sesat boleh
dikenakan tindakan undang-undang (Suhaimi et al., 2024). Analisis terhadap
fatwa-fatwa berkaitan ajaran sesat yang diwartakan di Malaysia seperti fatwa
ajaran sesat Suhaini bin Mohammad pada 2024 (Wilayah Persekutuan, 2024a),
fatwa fahaman sesat Asmaul Husna oleh Dr. Wan Maseri Wan Mohd (Wilayah
Persekutuan, 2024b) serta beberapa lagi menunjukkan bahawa fatwa-fatwa
tersebut lebih cenderung kepada pendekatan punitif berbanding restoratif.
Kecenderungan ini dapat dilihat melalui keutamaan kepada syor tindakan
perundangan berbanding pemulihan.

Walaupun seruan taubat tampak memberi ruang kepada pemulihan tetapi ia
lebih bersifat deklaratif dan normatif tanpa adanya mekanisme sokongan
pemulihan yang sistematik seperti sesi runding cara, dialog terbimbing atau
kaunseling yang menepati prinsip keadilan restoratif. Pendekatan fatwa yang
bersifat punitif ini mendorong tindakan perundangan sebagai pilihan utama
berbanding tindakan pemulihan secara dialog atau bimbingan yang
merupakan teras dalam keadilan restoratif. Kesannya, fatwa-fatwa ajaran sesat
yang berpaksikan kepada pendekatan punitif ini seringkali dikritik kerana
dianggap melanggar prinsip hak asasi manusia (Ilahi et al., 2024).

Sebagai contoh, siaran akhbar oleh Free Malaysia Today yang bertarikh 22
September 2019 memaparkan kritikan seorang ahli akademik terhadap fatwa
pengharaman syiah di Malaysia kerana menurutnya fatwa tersebut melanggar
hak berperlembagaan yang menjamin kebebasan individu (Salleh, 2019).
Dimon et al. (2018) dalam satu kajian pula mendedahkan tindakan
perundangan ke atas kesalahan ajaran sesat sering kali dikritik dan dibantah
oleh kumpulan pejuang hak asasi manusia seperti Sister in Islam (SIS), Islam
Interfaith Commision (IRF), Coalition of Malaysian NGOs in the UPR Process
(COMANGO), Kumpulan Artikel 11, Jaringan Islam Liberal (JIL) dan beberapa
lagi dengan tanggapan bahawa tindakan tersebut adalah tidak wajar kerana
bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia. Kritikan terhadap tindakan
perundangan ini merangkumi juga kritikan terhadap fatwa kerana fatwa
sebagai asasnya.

Selain itu, kecenderungan fatwa kepada pendekatan punitif ini juga

menyebabkan ketidakefektifan tindakan penguatkuasaan terhadap jenayah
ajaran sesat. Hal ini kerana hukuman yang diperuntukkan secara dasarnya

240



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

terlalu rendah dan tidak mendatangkan kegerunan. Oleh itu, tidak
mengejutkan sekiranya masih wujud pesalah yang telah dijatuhi hukuman
tetapi tetap mengulangi perbuatan yang sama. Contohnya, Abdul Kahar
Ahmad yang mendakwa dirinya sebagai Rasul Melayu telah dijatuhi hukuman
penjara selama 10 tahun, denda RM16,500 dan 6 sebatan oleh Mahkamah
Tinggi Syariah atas kesalahan mengamalkan ajaran sesat pada 2009 serta
dibebaskan pada 2016 setelah melafazkan taubat (Madfa, 2016). Namun begitu,
pada tahun 2020 beliau bersama beberapa pengikut ditahan semula atas
kesalahan yang sama iaitu mengamalkan ajaran Kahar Ahmad yang telah
diwartakan sebagai menyeleweng (Zain, 2020).

Kes kedua adalah fahaman sesat Al-Arqam yang dijenamakan menggunakan
nama GISBH. Walaupun ajaran ini telah difatwakan sesat pada 1994 dan 2016
dan ada dalam kalangan mereka yang telah dijatuhi hukuman tetapi terbukti
ajaran ini masih lagi berkembang sehingga ke hari ini. Hukuman yang
diperuntukkan tidak menimbulkan kegerunan kepada pengikut-pengikut
lainnya sehingga fahaman ini masih lagi disebarkan dalam kalangan mereka
(Jalil, 2024). Hakikat ini memperlihatkan bahawa pendekatan punitif semata-
mata tidak sepenuhnya berkesan dalam menangani jenayah ajaran sesat
sebaliknya menuntut pelaksanaan pembaharuan yang menitikberatkan juga
aspek pemulihan dan pengislahan.

Walaupun terdapat banyak kajian yang membicarakan mengenai
pembaharuan dari sudut pengintegrasian keadilan restoratif tetapi
perbahasannya lebih tertumpu kepada aspek perundangan dan bukannya
fatwa. Justeru, kelompongan kajian ini menimbulkan persoalan penting iaitu
apakah pembaharuan yang wajar dilaksanakan terhadap fatwa dan institusi
fatwa bagi mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif dalam
menangani kes ajaran sesat di Malaysia? Justeru, tujuan penulisan ini adalah
untuk mengkaji bentuk pembaharuan fatwa dan institusi fatwa dalam
mengintegrasikan keadilan restoratif bagi menangani kes ajaran sesat di
Malaysia. Keunikan kajian ini adalah pada memfokuskan aspek fatwa dan
institusinya dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif bagi
kesalahan ajaran sesat, satu dimensi yang masih kurang diberi perhatian dalam
wacana akademik semasa.

2. KAJIAN LITERATUR
21  Pentadbiran Fatwa di Malaysia
Institusi fatwa di Malaysia merupakan sebuah agensi kerajaan di bawah

bidang kuasa negeri kerana hal ehwal berkaitan agama Islam adalah hak
negeri. Bidang kuasa ini jelas dinyatakan dalam Perlembagaan Persekutuan,

241



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

Jadual Kesembilan, Senarai II - Senarai Negeri (Urus et al., 2022). Namun
begitu, fatwa tidak dinyatakan secara jelas dalam perlembagaan tetapi
penubuhannya berpunca kuasa daripada Akta atau Enakmen Pentadbiran
Agama Islam Negeri-negeri. Menurut sejarah, institusi fatwa telah mengalami
pelbagai perubahan serta pembaharuan dan sehingga kini hanya negeri Sabah
dan Kedah sahaja yang memperuntukkan undang-undang berkaitan fatwa
secara khusus melalui Enakmen Fatwa Negeri Sabah 2004 dan Enakmen Mufti
dan Fatwa (Kedah Darul Aman) 2008 (Saifuddin et al., 2024). Adapun negeri-
negeri selainnya masih meletakkan peruntukan-peruntukan mengenai fatwa
dalam Enakmen Pentadbiran Agama Islam (Dimon, 2020).

Dalam sistem perundangan Malaysia, institusi fatwa beroperasi secara
berasingan daripada badan kehakiman syariah. Walaupun kedua-dua institusi
ini berbeza dari segi bidang kuasa dan tugasnya, namun masih terdapat titik
persamaan iaitu kedua-duanya bertindak sebagai pemberi khabar tentang
sesuatu hukum dengan cara mengeluarkan pandangan secara terperinci,
memahami isu secara menyeluruh, membezakan sesuatu perkara yang wajar
diberikan huraian dan akhirnya menentukan hukum syarak yang bertepatan
dengan situasi atau kes berkaitan. Namun, penghakiman yang dibuat oleh
hakim bersifat mengikat terhadap pihak-pihak yang terlibat, manakala fatwa
mufti hanya mempunyai kekuatan mengikat apabila fatwa tersebut telah
diwartakan (Nasri & Md Noor, 2024). Institusi fatwa atau dikenali sebagai
Jabatan Mufti Negeri ini diketuai oleh seorang mufti dengan dibantu oleh
beberapa kakitangan lainnya. Proses pengeluaran fatwa pula berdasarkan
kepada ijtihad secara kolektif iaitu melibatkan beberapa orang pakar dan alim
ulama yang akan berbincang dan mengeluarkan hukum akan sesuatu
permasalahan. Oleh sebab itu, hukum yang dikeluarkan oleh mufti secara
bersendirian tidak dinamakan fatwa dalam konteks perundangan Malaysia
tetapi hanyalah sebagai pandangan peribadi (Ismail et al., 2023).

Bagi tujuan menyeragamkan fatwa di antara negeri-negeri, sebuah
jawatankuasa fatwa telah dibentuk dengan tanggungjawab untuk menyelaras
dan menyatukan pandangan hukum bagi isu-isu yang bersifat kebangsaan.
iaitu Jawatankuasa Muzakarah Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Ugama
Islam Malaysia (MKI). Jawatankuasa ini memainkan peranan yang besar
sebagai wakil negara dalam memutuskan sesuatu hukum yang berkaitan
dengan hal ehwal Islam di peringkat nasional selain memberi petunjuk kepada
masyarakat umumnya dalam beriltizam dengan hukum syarak. Selain
bertanggungjawab mengeluarkan hukum bagi permasalahan semasa, fatwa
juga turut digunakan untuk menyampaikan tafsiran dan pengamalan Islam
yang sejajar dengan kepentingan kerajaan. Justeru, keputusan yang
diputuskan melalui muzakarah ini mempunyai kepentingan pada peringkat
nasional serta meliputi pelbagai aspek seperti akidah, ibadat, muamalat,

242



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

perundangan, kedoktoran dan sebagainya termasuklah persoalan mengenai
politik dan hal ehwal kenegaraan. Secara kebiasaannya, keputusan yang
dikeluarkan oleh jawatankuasa ini kebanyakkan berkaitan dengan dasar, polisi
atau aktiviti yang mempunyai kaitan langsung dengan kepentingan kerajaan
pusat, kerajaan negeri atau mana-mana kementerian, jabatan serta agensi
(Mahmud et al., 2024).

Walaupun begitu, jawatankuasa ini tidak mempunyai sebarang kuasa untuk
mengeluarkan fatwa dan mewartakannya. Penetapan hukum yang diputuskan
oleh jawatankuasa ini dikenali sebagai Pandangan Hukum Jawatankuasa
Muzakarah MKI (Saifuddin et al., 2024). Justeru, bagi membolehkan sesuatu
keputusan itu dijadikan sebagai fatwa, maka akan dibawa ke peringkat negeri
untuk diwartakan. Negeri tidak terikat sepenuhnya dengan sighah fatwa yang
dikeluarkan dan berhak untuk memindanya berdasarkan kepada pentadbiran
fatwa sesuatu negeri. Selain itu, fatwa turut berperanan sebagai sumber
perundangan kepada kesalahan jenayah syariah khususnya bagi jenayah
akidah. Ajaran sesat sebagai contoh memerlukan kepada fatwa sebagai autoriti
kesalahan. Oleh yang demikian, pengamalan atau penyebaran ajaran yang
berlawanan dengan fatwa yang diwartakan dikira sebagai suatu kesalahan dan
boleh dikenakan tindakan atau hukuman mengikut peruntukan undang-
undang yang sedang berkuat kuasa (Dimon, 2020).

Dalam konteks perundangan di Malaysia, pewartaan sesuatu fatwa sangat
penting kerana ia mengikat setiap individu muslim yang berada dalam negeri
yang fatwa tersebut mempunyai bidang kuasa. Tindakan boleh diambil
sekiranya terdapat pelanggaran terhadap fatwa yang telah diwartakan
tersebut. Namun begitu, terdapat juga fatwa yang tidak diwartakan. Walaupun
ia dikeluarkan oleh jabatan yang sama, namun ia tidak bersifat mengikat secara
perundangan. Dalam erti kata lain, fatwa yang tidak diwartakan hanya
berperanan sebagai pemberitahuan hukum terhadap sesuatu isu dan tidak
mempunyai sifat perundangan (Suhaimi et al., 2024).

2.2 Keadilan Restoratif Menurut Perundangan Islam

Pendekatan keadilan restoratif menekankan penyelesaian konflik secara
bersama dan harmoni antara pihak-pihak yang terlibat atau terkesan akibat
sesuatu jenayah (Zafrullah, 2023). Dalam proses ini, pihak-pihak tersebut akan
berbincang mengenai kesan negatif yang timbul terhadap kesejahteraan
mereka dan bersama-sama menentukan hukuman pemulihan yang paling
sesuai untuk individu yang melakukan kesalahan tersebut. Keadilan dianggap
terlaksana apabila sebuah perjanjian untuk memperbaiki kemudaratan dan
kerosakan yang berlaku dipersetujui oleh semua pihak (Mohd Azam, 2016).

243



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

Oleh itu, keadilan restoratif menekankan pemulihan hubungan serta
pemulihan kerugian antara pesalah dengan mangsa serta masyarakat dan
bukan semata-mata hukuman kepada pesalah (Amin, 2023). Keadilan restoratif
juga menggunakan pendekatan fasilitator atau pegawai khas sebagai mediator
yang bertanggungjawab untuk mengendalikan perbincangan secara harmoni
dan berkesan. Prinsip keadilan ini bukan sahaja disyariatkan dalam Islam
bahkan dituntut untuk dilaksanakannya kerana ia bertepatan dengan prinsip-
prinsip Islam iaitu sulh, islah, al-afwu dan maslahah (Suparno et al., 2024).

Wan Muhammad (2018) mendedahkan bahawa keadilan restoratif lebih
dahulu diterapkan dalam sistem perundangan Islam berbanding
perundangan-perundangan konvensional lainnya. Hal ini dapat dilihat
melalui pelaksanaan hukuman qisas di mana hak menentukan bentuk
hukuman terhadap pesalah diberikan kepada mangsa atau warisnya
walaupun terdapat pilihan untuk menjatuhkan hukuman yang lebih berat.
Berbeza dengan jenayah hudud yang mana hukumannya adalah tetap dan
tidak dapat diubah atau dihapuskan walaupun mendapat kemaafan daripada
mangsa. Adapun bagi jenayah qisas, Islam memberikan hak kepada mangsa
atau warisnya untuk menggugurkan hukuman punitif terhadap pesalah
melalui prinsip memberi maaf atau meminta dibayarkan diyat. Walaupun
menghukum pelaku dengan hukuman qisas adalah hak yang dibenarkan
dalam Islam, tetapi al-Quran lebih banyak menekankan untuk memberi
kemaafan berbanding melaksanakan hukuman. Justeru, ini membuktikan
bahawa Islam menggalakkan umatnya untuk mengutamakan restoratif
berbanding punitif.

Penekanan yang sama turut dapat dilihat dalam jenayah takzir. Islam tidak
menetapkan hukuman tertentu bagi kesalahan takzir dan menyerahkannya
kepada pemerintah untuk menentukan hukuman yang sesuai dengan jenis
kesalahan selaras dengan kemaslahatan semasa. Oleh itu, Islam menetapkan
pelbagai pilihan dalam menangani pesalah takzir ini termasuklah perdamaian
(sulh), pampasan, pemenjaraan dan pengampunan. Akan tetapi penyelesaian
secara perdamaian lebih diutamakan berbanding hukuman. Lantaran itu, ayat
128 surah al-Nisa’ menuntut umat Islam agar menyelesaikan ketegangan
melalui timbang tara dan penyelesaian secara damai. Bahkan sunnah Nabi
Muhammad SAW juga menekankan penyelesaian konflik secara damai kerana
ia lebih besar ganjarannya berbanding solat dan puasa (Wan Muhammad,
2020).

Tujuan utama pensyariatan hukum jenayah dalam Islam ialah untuk mendidik
pesalah supaya tidak mengulangi perbuatan salahnya serta membentuk
mereka menjadi individu yang lebih baik dan bermanfaat pada masa hadapan

244



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

di samping memulihkan hubungan antara pesalah dengan pihak-pihak yang
terkesan. Dalam pada itu, Islam tidak mengenepikan konsep menghukum
kerana tanpanya keadilan tidak dapat ditegakkan. Oleh itu, selain mendidik
Islam juga menekankan unsur al-Jaza” iaitu menghukum dengan hukuman
yang setimpal atas perbuatan jahat pelaku kepada mangsa ataupun
masyarakat (Amin, 2023). Kedua-dua prinsip ini bergerak seiringan dalam
falsafah jenayah Islam yang menjadikannya perundangan yang adil
berbanding perundangan-perundangan lainnya (Salam et al., 2021). Justeru itu
dalam konteks jenayah gisas, pemerintah masih berhak menjatuhkan hukuman
alternatif yang berbentuk takzir seperti denda dan sebagainya walaupun
kemaafan telah diberikan oleh mangsa atau warisnya (Wan Muhammad, 2018).

Sistem perundangan jenayah Islam bukan hanya menitiberatkan keadilan
kepada mangsa malahan juga mengiktiraf peranannya dalam menyelesaikan
sesuatu konflik. Begitu juga sistem perundangan jenayah Islam sangat
menitiberatkan hubungan yang harmoni antara pelaku, mangsa dan
masyarakat (Suhartati et al., 2024). Hal ini kerana, perlakuan jenayah bukan
hanya memberi kesan kepada mangsa malahan juga kepada masyarakat
umumnya. Atas dasar inilah Islam mengetegahkan konsep restoratif sebagai
kaedah terbaik kepada penyelesaian sesuatu konflik. Hal ini kerana melalui
pendekatan restoratif prinsip musyawarah dan perbincangan harmoni antara
pihak-pihak berkepentingan dapat diadakan dan seterusnya menegakkan
keadilan dan memupuk perdamaian serta memulihkan keseimbangan antara
pihak-pihak yang terkesan dengan sesuatu perlakuan jenayah (Alam et al.,
2024).

2.3 Pengaplikasian Keadilan Restoratif dalam Perundangan Malaysia

Pendekatan keadilan restoratif kini semakin diiktiraf dan diterima
dalam sistem perundangan Malaysia. Namun, berbanding dengan
perundangan Syariah, pelaksanaannya lebih ketara dan berkembang dalam
sistem perundangan sivil. Perundangan sivil tidak hanya mementingkan
pendekatan punitif tetapi juga menyeimbangkannya dengan pendekatan
restoratif dan ia dapat dibuktikan sebagaimana berikut. Pertama, penekanan
kepada teori pencegahan dan pemulihan dalam sistem keadilan juvana.
Pendekatan ini dipilih kerana diyakini mampu menjaga kebajikan dan
pembangunan diri kanak-kanak serta sesuai dengan psikologi mereka. Pesalah
kanak-kanak yang disabitkan dengan sesuatu perbuatan yang menyalahi
undang-undang tidak dihukum dengan hukuman berbentuk punitif
sebagaimana pesalah dewasa sebaliknya dikendalikan dengan kaedah
restoratif bagi tujuan pemulihan seperti ditempatkan di institusi-institusi
pemulihan yang diluluskan atau pembebasan oleh mahkamah secara bersyarat

245



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

seperti melalui bon berkelakuan baik atau pengawasan oleh penjaga yang sah
selaras dengan peruntukan Akta Kanak-Kanak 2001 (Haji Zainol et al., 2024).

Kedua, pewartaan Akta Kehadiran Wajib Pesalah-pesalah 1954 (Akta 461) dan
pindaannya iaitu Ordinan Darurat (Kehadiran Wajib Pesalah-Pesalah)
(Pindaan) 2021. Pewartaan akta ini mengukuhkan lagi penerapan keadilan
restoratif dalam sistem perundangan jenayah sivil. Berdasarkan akta tersebut,
hakim mempunyai kuasa untuk mengeluarkan perintah kehadiran wajib
kepada pesalah untuk hadir ke tempat tertentu bagi melaksanakan kerja-kerja
wajib dalam tempoh tidak melebihi 12 bulan dengan tempoh kerja harian tidak
melebihi empat jam sehari bagi kesalahan yang dihukumkan dengan
pemenjaraan yang tidak melebihi 3 tahun setelah mempertimbangkan karakter
pesalah, keseriusan kesalahan dan semua keadaan yang berkaitan. Pendekatan
ini merupakan satu pendekatan alternatif yang bersifat restoratif bagi
menggantikan hukuman asal iaitu penjara yang bersifat punitif (Salam et al.,
2021).

Ketiga, pengamalan mediasi sebagai kaedah penyelesaian konflik di Pusat
Mediasi Mahkamah yang ditubuhkan pada tahun 2005. Berdasarkan Aturan 34
Peraturan 2(1A) Kaedah-Kaedah Mahkamah (Pindaan) 2020, Hakim
Mahkamah Tinggi mempunyai kuasa untuk memerintahkan sesuatu kes
dirujuk kepada pengantara sekiranya beliau berpendapat bahawa kes tersebut
sesuai diselesaikan melalui mediasi. Seterusnya, Aturan 34 Peraturan 2(1B)
menetapkan bahawa semua kes yang melibatkan kemalangan wajib dirujuk
kepada proses mediasi semasa Pengurusan Kes Praperbicaraan. Selain itu,
Aturan 59 Peraturan 8(c) Kaedah-Kaedah Mahkamah 2012 menekankan
bahawa mahkamah perlu menggunakan budi bicara dengan mengambil kira
tingkah laku pihak-pihak serta segala maklumat yang berkaitan sepanjang
proses mediasi dijalankan. Selari dengan prinsip ini, Perenggan 7 Arahan
Amalan Ketua Hakim Negara Malaysia No. 2/2022 menegaskan bahawa
mediasi di Pusat Mediasi Mahkamah boleh dijalankan pada mana-mana
peringkat prosiding termasuk sebelum keputusan di peringkat rayuan atau
pada tahap lain yang difikirkan sesuai oleh mahkamah (Nasrul et al., 2024).
Peruntukan-peruntukan tersebut membuktikan bahawa penyelesaian konflik
secara harmoni adalah sesuatu yang praktikal di mahkamah sivil dan sekaligus
menunjukkan bahawa perundangan sivil tidak hanya bersifat retributif bahkan
juga restoratif.

Penerapan keadilan restoratif dalam perundangan syariah boleh dikatakan
masih tidak sebanding dengan perundangan sivil. Seksyen 2 Akta Mahkamah
Syariah (Bidang Kuasa Jenayah) 1965 (Pindaan 1984) memperuntukkan
bahawa Mahkamah Syariah di Malaysia mempunyai kuasa menjatuhkan
hukuman bersifat retributif termasuk denda sehingga maksimum RM5,000,

246



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

penjara sehingga tiga tahun atau sebatan sehingga enam kali. Penerapan
keadilan restoratif dalam sistem perundangan jenayah syariah lebih berfokus
kepada bidang mal dengan diperuntukkan sulh sebagai kaedah penyelesaian
konflik. Berbeza dengan undang-undang mal, undang-undang jenayah syariah
tidak memperuntukkan sulh atau penyelesaian pertikaian luar mahkamah
yang bersifat restoratif sebagai kaedah kepada penyelesaian konflik (Md Abdul
Salam & Mohammad Fadli, 2023). Oleh itu, apabila pelaku telah ditangkap dan
disiasat atas sesuatu kesalahan jenayah syariah, maka pelaku akan didakwa
dan dibicarakan di mahkamah tanpa adanya ruang untuk perbincangan dan
penyelesaian secara harmoni dari sudut perundangannya.

Walau bagaimanapun, menurut Md Abdul Salam et al. (2021), ketiadaan
peruntukan sulh dalam bidang kuasa jenayah syariah tidak bermaksud prinsip
keadilan restoratif tidak boleh diaplikasikan kerana masih terdapat ruang
dalam sistem perundangan jenayah syariah semasa yang membolehkan
prinsip keadilan ini diterapkan. Menurut (Hashim et al., 2022), pengaplikasian
keadilan restoratif dalam bidang kuasa jenayah syariah berlaku pada bentuk
hukuman alternatif yang diperuntukkan dalam undang-undang. Terdapat dua
bentuk hukuman alternatif restoratif yang diperuntukkan dalam undang-
undang jenayah syariah iaitu perintah bon berkelakuan baik serta pemulihan
di rumah pemulihan yang diluluskan.

Seksyen 55 Akta 559 iaitu Akta Kesalahan Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah
Persekutuan) 1997 memberi kuasa kepada hakim untuk menggantikan
hukuman punitif bagi kesalahan tertentu. Antaranya termasuk kesalahan
berkaitan akidah, penghinaan terhadap Islam atau yang mencemarkan maruah
agama, memperolok-olok ayat Al-Quran atau Hadith, menghina atau menolak
pihak berkuasa agama serta mengkafirkan orang lain. Sebagai alternatif,
pesalah boleh dihantar ke pusat pemulihan yang diiktiraf untuk tujuan
kaunseling dan pemulihan (Wan Muhammad, 2018). Begitu juga Seksyen 129
(1) Akta Tatacara Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997
memberikan kuasa kepada hakim untuk mengenepikan hukuman penjara dan
menggantikan dengan hukuman berkelakuan baik bagi pesalah pertama
setelah mempertimbangkan latar belakang pesalah (Salam et al., 2021).

Kedua-dua seksyen tersebut membuktikan bahawa keadilan restoratif
diaplikasikan dalam sistem perundangan jenayah syariah tetapi dalam bentuk
yang terhad kerana dibataskan kepada aspek dan kesalahan tertentu sahaja
dan bukannya secara menyeluruh. Melihatkan kepada kekurangan ini, Hashim
et al. (2022) dalam kajian mereka mencadangkan agar dilakukan pembaharuan
terhadap undang-undang jenayah syariah bagi membolehkan keadilan
restoratif dapat diterapkan dengan lebih menyeluruh serta tidak menimbulkan

247



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

sebarang keraguan dan pertikaian berkaitan pelaksanaannya.

Analisis terhadap sorotan-sorotan literatur lepas mendapati bahawa
perbahasan mengenai keperluan kepada pembaharuan bagi mengintegrasikan
prinsip keadilan restoratif dalam bidang kuasa jenayah syariah bukanlah satu
perkara yang baru. Akan tetapi, perbincangan mengenainya hanya tertumpu
kepada aspek perundangan sahaja khususnya di peringkat penghakiman.
Adapun perbincangan mengenai pengintegrasian keadilan restoratif dari
sudut fatwa masih belum dibahaskan dalam mana-mana kajian walhal fatwa
merupakan asas kepada tindakan perundangan khususnya bagi kesalahan
ajaran sesat. Oleh iu, kelompongan kajian yang timbul ini menjadi asas kepada
pelaksanaan kajian ini.

3. METODOLOGI

Kajian ini berkonsepkan kualitatif sesuai dengan objektif kajian iaitu
untuk mengkaji secara mendalam mengenai pembaharuan fatwa dan
institusinya dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif bagi
menangani kes ajaran sesat di Malaysia (Mahmud et al., 2024). Data-data kajian
dikumpul dengan menggunakan kaedah analisis kandungan terhadap
sumber-sumber primer dan sekunder. Analisis terhadap kandungan ini
dilakukan secara deduktif. Antara sumber primer yang dirujuk adalah fatwa-
fatwa rasmi berkaitan ajaran sesat yang diwartakan dan Akta Kesalahan
Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997 (Akta 559). Manakala
sumber sekunder yang dirujuk pula seperti artikel jurnal, buku, tesis atau
disertasi dan laman-laman sesawang.

Data-data yang dikumpulkan ini kemudiannya dianalisis secara deskriptif-
analitikal. Dapatan kajian kemudiannya dibentangkan secara tematik dengan
penjelasan yang terperinci yang distrukturkan mengikut tema-tema yang telah
dibangunkan. Bagi memastikan kesahihan dan kebolehterimaan data, kaedah
triangulasi sumber dilakukan dengan membuat perbandingan silang antara
pelbagai jenis sumber data. Keselarian dapatan dalam sumber yang pelbagai
membuktikan bahawa data kajian yang dikutip adalah berkualiti dan boleh
diterima untuk membentuk kajian ini.

4. HASIL DAPATAN DAN PERBINCANGAN

Antara pembaharuan yang dicadangkan bagi mengintegrasikan keadilan
restoratif dalam fatwa dan institusinya berkaitan kesalahan ajaran sesat adalah
seperti berikut.

248



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

1) Penstrukturan Semula Sighah Fatwa Ajaran Sesat

Fungsi utama fatwa berkaitan ajaran sesat adalah untuk menjelaskan
kepada masyarakat akan kesesatan sesuatu aliran atau pemikiran agar mereka
dapat menjauhkan diri daripada terlibat dengannya. Sabri (2018) menegaskan
bahawa fatwa berkaitan ajaran sesat seharusnya mengetengahkan nilai-nilai
kemanusiaan dalam wujud toleransi dan pembaikan bukannya dalam wujud
melabel atau menghukum semata-mata. Hal ini menurut beliau, fatwa-fatwa
sebegini pada akhirnya akan menanamkan bibit permusuhan, diskriminasi
dan persengketaan sebagaimana yang berlaku di Indonesia. Jika diteliti,
pandangan beliau ini bertepatan dengan falsafah jenayah dan hukuman dalam
Islam yang menyeimbangkan antara menghukum dan mengislah (Sucipto et
al., 2024). Oleh kerana fatwa di Malaysia bertindak sebagai asas kesalahan bagi
jenayah ajaran sesat, maka sayugianya fatwa-fatwa tersebut tidak bersifat
menghukum semata tetapi juga megandungi unsur-unsur pemulihan yang
sistematik dan berkesan.

Sighah fatwa semasa berkaitan ajaran sesat di Malaysia yang memfokuskan
kepada penerangan ciri-ciri kesesatan, penetapan hukum dan syor tindakan
perundangan menjadikannya lebih cenderung kepada punitif tanpa adanya
unsur-unsur pemulihan yang sistematik. Ketiadaan unsur-unsur pemulihan
seperti dialog, kaunseling dan pemulihan akidah menjadikan peranan fatwa
lebih kepada instrumen pengesahan kesalahan dan justifikasi kepada tindakan
penguatkuasaan semata berbanding pemulihan akidah dan sosial. Hal ini
menyebabkan wujudnya jurang antara tuntutan syariat Islam yang
menekankan pemulihan akidah melalui tarbiah dan dakwah dengan
pendekatan fatwa di Malaysia yang lebih menghukum berbanding memulih.

Selain itu, sighah punitif tanpa disertai dengan elemen panduan pemulihan
dan tindakan susulan turut menimbulkan kekangan kepada agensi pelaksana
seperti Jabatan Agama Islam Negeri (JAIN) dan Jabatan Pendakwaan Syariah.
Hal ini kerana, fatwa hanya mengisytiharkan sesuatu ajaran itu sebagai sesat
dan menyeleweng tanpa disertai dengan prosedur operasional yang jelas
tentang bagaimana pihak berkuasa harus menangani pengikut ajaran sesat
tersebut khususnya dalam konteks pemulihan akidah, dialog, pendidikan atau
tindakan berperingkat sebelum pendakwaan. Ketiadaan panduan restoratif ini
menyebabkan agensi pelaksana cenderung menggunakan pendekatan
undang-undang secara langsung seperti pendakwaan tanpa adanya peluang
kepada pemulihan atau pengembalian semula pesalah ke pangkal jalan. Lebih

249



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

membimbangkan lagi, ia mengabaikan dimensi tarbiah dan hikmah yang
sepatutnya menjadi sebahagian daripada pendekatan Islam dalam menangani
kes-kes penyelewengan akidah.

Justeru, terdapat keperluan mendesak untuk menyemak dan menstruktur
semula sighah fatwa semasa dengan memasukkan elemen-elemen keadilan
restoratif. Langkah ini bukan sahaja membuka ruang kepada pemulihan
akidah pelaku bahkan turut menyediakan panduan yang lebih menyeluruh
dan berkesan bagi pelaksanaan prinsip keadilan restoratif oleh agensi-agensi
pelaksana. Antara cadangan sighah fatwa yang boleh dimasukkan dalam
kandungan fatwa sedia ada selain penerangan ciri-ciri kesesatan, penetapan
hukum, syor tindakan perundangan dan seruan taubat adalah syor tindakan
bimbingan dan pemulihan seperti “Jawatankuasa Fatwa mengesyorkan agar
tindakan bimbingan dan pemulihan akidah dilaksanakan dengan berhemah terhadap
individu yang terlibat khususnya sebelum sesuatu tindakan undang-undang
dikenakan selagi mana tidak terdapat unsur keingkaran berterusan atau ancaman
kepada ketenteraman awam dan akidah umat Islam selaras dengan tuntutan syariat
iaitu al-Islah dan Hifz al-Din”.

2) Pelaksanaan Proses Runding Cara Akidah

Pemulihan akidah sebelum hukuman dijatuhkan kepada mereka yang
terpesong akidah adalah satu tuntutan dalam Islam. Menurut pandangan yang
rajih, pemerintah diwajibkan menawarkan proses istitabah kepada mereka
yang murtad sebelum dijatuhi hukuman hudud (Audah, 2005). Langkah ini
bertujuan untuk memulihkan akidah yang telah terpesong agar kembali selaras
dengan ajaran Islam yang sebenar. Pendekatan ini sejajar dengan prinsip
Magasid Syariah khususnya keutamaan menjaga agama sebagai aspek tertinggi
dalam hierarki syariah. Catatan sejarah menunjukkan bahawa tuntutan
pemulihan akidah ini menjadi pegangan para khulafa al-Rasyidin ketika
menguruskan kes akidah. Saidina Abu Bakar, Saidina Umar dan Saidina Ali
tidak tergesa-gesa menjatuhkan hukuman kepada pesalah murtad tetapi
terlebih dahulu mengadakan sesi nasihat, dialog dan perdebatan sebagai
langkah pemulihan akidah (Azdi et al., 2013).

Dalam konteks Malaysia, kes ajaran sesat lazimnya diselesaikan melalui
tindakan punitif seperti denda, penjara mahupun sebatan (Mohamed Fathillah
et al., 2023). Namun begitu, terdapat juga beberapa kes ajaran sesat yang
dilaporkan mengintegrasikan prinsip restoratif seperti kes Mohamed bin Ya dan

250



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

Lain-Lain lwn Pendakwa Syarie Kelantan dan kes Abdul Kahar Ahmad (Dimon et
al, 2019). Berbeza dengan kes permohonan keluar Islam yang
memperuntukkan proses runding cara akidah, kes ajaran sesat tidak
diperuntukkan proses runding cara akidah. Proses runding cara akidah adalah
satu proses pemulihan yang melibatkan kaunseling, nasihat dan bimbingan
yang dilakukan sebelum sesuatu keputusan kehakiman dibuat dan dalam
konteks perundangan syariah semasa di Malaysia, proses ini hanya
dilaksanakan bagi kes permohonan keluar Islam sahaja.

Setelah permohonan tersebut dikemukakan di Mahkamah Syariah, hakim akan
menangguhkan kes dan meminta pemohon dirujuk ke Jabatan Mufti bagi
proses runding cara akidah dalam tempoh yang ditetapkan. Sekiranya tamat
tempoh tersebut dan pemohon tidak bertaubat serta tetap dengan keputusan
meninggalkan Islam, maka barulah hakim akan memutuskan bahawa
pemohon bukan lagi beragama Islam. Bagi kes ajaran sesat, tiada proses
runding cara akidah diperuntukkan. Selepas selesai perbicaraan dan pelaku
disabitkan bersalah, hakim akan terus menjatuhkan hukuman tanpa dirujuk
terlebih dahulu ke Jabatan Mufti bagi proses runding cara akidah (Wan Ismail
et al., 2024). Pendekatan ini menjadikan amalan menghukum lebih dominan
berbanding pemulihan dalam kes ajaran sesat.

Perbezaan proses pengendalian ini menunjukkan ketidakkonsistenan
penerapan keadilan restoratif walaupun kedua-dua kes tersebut melibatkan
akidah dan keyakinan yang terpesong. Kesan daripada pengamalan ini
menyebabkan tercicirnya peluang untuk pemulihan awal bagi pelaku ajaran
sesat sedangkan terdapat daripada kalangan mereka yang boleh bertaubat
sebelum hukuman disabitkan sekiranya diberi ruang pemulihan lebih awal.
Keadaan ini bukan sahaja bercanggah dengan tuntutan Islam yang menuntut
proses taubat sebelum hukuman tetapi juga menjejaskan prinsip keadilan
apabila pesalah tidak diberikan ruang untuk memperbaiki kesalahan yang
dilakukan sebelum disabitkan hukuman.

Proses runding cara akidah bagi kesalahan ajaran sesat adalah sangat perlu dan
relevan untuk diwujudkan dalam konteks perundangan syariah Malaysia.
Sebagai asas pembaharuan, Seksyen 103(1) Akta Tatacara Jenayah Syariah
(Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997 Akta 560 yang berbunyi “pada mana-mana
peringkat apa-apa perbicaraan sebelum penghakiman diberikan, Pendakwa boleh jika
difikirkannya patut memberitahu Mahkamah bahawa dia tidak bercadang untuk
mendakwa tertuduh selanjutnya atas pertuduhan itu dan sesudah itu semua prosiding

251



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

atas pertuduhan itu terhadap tertuduh bolehlah digantung dengan kebenaran
Mahkamah dan jika digantung sedemikian, tertuduh hendaklah dilepaskan daripada
pertuduhan itu” boleh dijadikan sebagai punca kuasa. Seksyen ini jelas
menyebutkan bahawa Pendakwa Syarie boleh untuk menghentikan prosiding
pendakwaan pada mana-mana peringkat perbicaraan sebelum keputusan atau
penghakiman dibuat oleh mahkamah. Justeru, proses runding cara akidah
wajar dilakukan semasa di peringkat perbicaraan. Berdasarkan kepada kuasa
yang diperuntukkan ini, Pendakwa Syarie boleh menghentikan pertuduhan
dan pendakwaan terhadap pelaku sekiranya didapati dia mengaku bersalah
atas perbuatannya dan bertaubat semasa proses runding cara akidah
dijalankan.

Selain itu, proses ini juga menggunapakai pendekatan yang sama dengan kes
permohonan keluar Islam iaitu proses runding cara ini mestilah dikendalikan
oleh pegawai daripada Jabatan Mufti dengan menggunapakai kaedah nasihat,
kaunseling, bimbingan dan dialog (Dimon et al., 2018). Namun begitu, proses
ini mestilah dilaksanakan dalam keadaan tidak memprejudiskan hak tertuduh.
Hal ini kerana, tertuduh belum lagi terbukti bersalah pada peringkat ini.
Justeru, sebarang intervensi seperti runding cara akidah perlu dilakukan
dengan berhati-hati supaya tidak dianggap sebagai satu bentuk tekanan untuk
mengaku salah dan tidak mencetus persepsi prejudis terhadap tertuduh. Oleh
itu, proses runding cara akidah ini mestilah bersifat sukarela dan berbentuk
dakwah dan bukannya bersifat siasatan atau pemaksaan pengakuan.
Pelaksanaan proses ini juga mestilah dibuat dalam kerangka diversion program
iaitu pemulihan luar mahkamah secara sukarela tanpa mengganggu proses
perundangan atau menggugurkan prinsip keadilan dan hak awam. Segala
kenyataan semasa sesi runding cara ini juga tidak boleh direkodkan sebagai
keterangan rasmi dan tidak boleh digunakan terhadap tertuduh di mahkamah.

Dari segi pelaksanaan, proses ini diberikan secara sukarela kepada pelaku pada
setiap peringkat perbicaraan sebelum sesuatu penghakiman diputuskan.
Pegawai runding cara akidah yang dilantik berperanan menawarkan sesi
penerangan, nasihat, kaunseling atau dialog kepada tertuduh. Jika tertuduh
dengan kerelaannya sendiri mengakui kesalahan dan bertaubat serta
direkodkan taubatnya itu, maka laporan taubat tersebut akan dihantar ke
Pendakwa Syarie dan Pendakwa Syarie boleh menarik balik pertuduhan dan
pendakwaan terhadapnya serta mahkamah akan membebaskan tertuduh. Ini
selaras dengan prinsip keadilan restoratif iaitu memperbaiki akidah pelaku
dan memulihkan hubungan sosial. Namun, jika tertuduh menafikan kesalahan

252



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

atau enggan bertaubat, maka proses perundangan akan berjalan seperti biasa.
Sehubungan itu, jalinan kerjasama antara Jabatan Mufti dengan Bahagian
Penguatkuasaan dan Pendakwaan Syarie perlu diwujudkan bagi
membolehkan pelaksanaan proses runding cara akidah ini dilakukan.

Dari sudut perundangan, pelaksanaan proses ini tidak menimbulkan sebarang
halangan kerana undang-undang syariah di Malaysia khususnya Akta
Tatacara Jenayah Syariah tidak secara khusus menghalang usaha pemulihan
atau rundingan selagi mana ia tidak mengganggu prosiding mahkamah.
Malah, prinsip umum pentadbiran keadilan memberi ruang kepada
penyelesaian yang bersifat pemulihan khususnya jika dilakukan sebelum
penghakiman dibuat. Proses runding cara ini boleh dianggap sebagai
sebahagian daripada langkah pemulihan dan nasihat agama yang diiktiraf
dalam konteks perundangan Islam selaras dengan matlamat syariah dalam
memelihara akidah dan memulihkan individu yang tersasar. Dengan
terlaksananya proses runding cara akidah ini, maka fungsi Jabatan Mufti
bukan hanya mengeluarkan fatwa tetapi juga dapat digerakkan untuk
membantu memulihkan pesalah ajaran sesat dan seterusnya meluaskan
peranannya dalam menerapkan keadilan restoratif dalam kes yang berkaitan
akidah. Berikut merupakan carta alir pelaksanaan proses runding cara akidah
bagi kesalahan ajaran sesat.

Tindakan Penguatkuasaan

v

Pertuduhan & Pendakwaan

v

M k
engaxu - Tawaran Runding Cara
Bersalah + . i
Bertaubat Akidah Ll
—* |  Mengaku
¢ Bersalah +
¢ Enggan
Perbicaraan Bertaubat
Tuduhan N
ditarik balik v
& )
dibebaskan Penghakiman

Rajah 1. Pelaksanaan Proses Runding Cara Akidah

253



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

3) Penglibatan Jabatan Mufti dalam Proses Istitabah atau Pemulihan
Akidah

Proses istitabah dalam konteks Malaysia adalah merujuk kepada proses
pemulihan akidah pasca penghakiman bagi kesalahan berkaitan akidah
termasuklah kesalahan ajaran sesat yang sedang dilaksanakan di negeri
Selangor di bawah kendalian unit al-Riqab, Majlis Agama Islam Selangor
(MAIS). Dalam satu kajian, Dimon et al. (2019) menjelaskan bahawa selain
kesalahan berkaitan akidah, Seksyen 54 (1) Enakmen Jenayah Syariah
(Selangor) 1995 juga memperuntukkan proses istitabah bagi kesalahan di
bawah Seksyen 9 (mempersendakan ayat al-Quran atau al-Hadis), Seksyen 10
(menghina atau menyebabkan dipandang hina agama Islam) dan Seksyen 11
(memusnahkan atau mencemarkan tempat beribadat) serta Seksyen 61(3)(b)(x)
Enakmen Pentadbiran Agama Islam Negeri Selangor Tahun 2003 berkaitan
pengisytiharan bahawa seseorang itu bukan lagi orang Islam.

Proses ini dijalankan di Pusat Pemurnian Akidah Baitul Iman, Hulu Yam,
Selangor dengan mengguna pakai Modul Istitabah MAIS 2017 dan
pelaksanaan proses istitabah ini adalah dikendalikan sepenuhnya oleh MAIS
(Wan Ismail et al., 2024). Secara dasarnya, Selangor yang setakat ini diketahui
melaksanakan proses istitabah bagi kesalahan ajaran sesat. Oleh itu,
perbahasan mengenai proses istitabah ini adalah merujuk kepada negeri
Selangor. Walaupun beberapa negeri ada memperuntukkan hukuman
alternatif pengkomitan pesalah ke pusat pemulihan yang diwartakan bagi
kesalahan akidah seperti Wilayah Persekutuan dan Pahang, namun sehingga
kini proses istitabah masih belum dilaksanakan di kedua-dua negeri tersebut.
Justeru, pengendalian kes ajaran sesat di Pahang dan Wilayah Persekutuan
lebih tertumpu kepada hukuman punitif semata tanpa adanya proses
pemulihan akidah.

Berbeza dengan runding cara akidah yang dicadangkan di atas, istitabah
adalah proses pemulihan pasca penghakiman. Ini bermakna, proses pemulihan
akidah berlaku selepas menjalani hukuman punitif (Ismail et al., 2018). Adapun
runding cara akidah adalah proses pemulihan akidah sebelum penghakiman.
Penelitian terhadap Enakmen Pentadbiran Agama Islam (Negeri Selangor)
2003 serta undang-undang syariah Selangor lainnya, tiada satu pun
peruntukan yang menyatakan bahawa kuasa atau pelaksanaan proses istitabah
hanyalah eksklusif kepada MAIS sahaja. Secara dasarnya, MAIS memang
bertanggungjawab secara umum dalam hal ehwal Islam di negeri tersebut

254



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

sepertimana yang dinyatakan pada Seksyen 6,Enakmen Pentadbiran Agama
Islam (Negeri Selangor) 2003, namun kerja-kerja pelaksanaan boleh dijalankan
bersama agensi lain termasuklah Jabatan Mufti.

Tambahan lagi, tiada mana-mana peruntukan dalam mana-mana peraturan
atau arahan amalan yang melarang Jabatan Mufti daripada terlibat sama dalam
proses istitabah. Selagi mana ia dilakukan dengan koordinasi bersama MAIS,
maka ia adalah sah dari sudut perundangan. Keterlibatan Jabatan Mufti dalam
proses istitabah adalah sesuatu yang perlu khususnya dari sudut perangkaan
dan pelaksanaan modul pemulihan. Hal ini bagi memastikan proses
pemulihan konsisten dengan fatwa yang dikeluarkan. Proses istitabah yang
dijalankan tanpa penyelarasan dengan fatwa berisiko mewujudkan
percanggahan pendekatan antara modul pemulihan dengan bentuk
penyelewengan yang telah difatwakan. Misalnya, sesuatu ajaran sesat yang
telah difatwakan sesat secara rasmi, maka pendekatan pemulihan perlu
menjurus kepada penolakan bentuk-bentuk penyelewengan ajaran tersebut
dan bukan sekadar pendidikan umum.

Selain itu, Jabatan Mufti juga memiliki kepakaran dalam bidang akidah,
usuluddin dan perbandingan agama satu aspek yang tidak dimiliki oleh MAIS.
Penglibatan pakar-pakar akidah ini secara bersama dalam merangka modul
pemulihan dapat memastikan kandungan modul tersebut mempunyai asas
syariah yang sahih serta tidak bercanggah dengan disiplin ilmu akidah Islam.
Di samping itu, modul pemulihan yang dibangunkan tanpa penglibatan
Jabatan Mufti berisiko untuk terdedah kepada kelemahan epistemologi seperti
pendekatan yang terlalu umum, tidak menyentuh aspek bidaah dan syirik
secara tuntas atau tidak selaras dengan manhaj ahli sunnah wal jamaah.

Justeru, penglibatan Jabatan Mufti dalam proses istitabah adalah sesuatu yang
perlu. Amalan semasa yang dilaksanakan di negeri Selangor menunjukkan
bahawa proses istitabah hanya diuruskan oleh MAIS sepenuhnya melalui Unit
Al-Rigab tanpa penglibatan yang signifikan daripada Jabatan Mufti.
Sehubungan itu, bentuk pembaharuan yang diketengahkan adalah
penglibatan bersama Jabatan Mufti dalam proses istitabah khususnya dari
sudut perangkaan dan pelaksanaan modul pemulihan. Keterlibatan Jabatan
Mutfti ini secara tidak langsung mengintegrasikan keadilan restoratif dengan
memastikan bahawa institusi fatwa bukan sekadar berperanan mengeluarkan
fatwa tetapi juga berperanan dalam pemulihan dan pengislahan akidah.

255



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

5. KESIMPULAN

Kesimpulannya, fatwa berkaitan ajaran sesat di Malaysia secara asasnya
lebih cenderung kepada pendekatan punitif dengan syor tindakan
perundangan sebagai keutamaan berbanding pemulihan akidah. Peranan
institusi fatwa dalam menangani kesalahan ajaran sesat juga lebih tertumpu
kepada mengeluarkan hukum dan mengesahkan status sesuatu ajaran yang
bersifat punitif, manakala fungsinya sebagai saluran pemulihan dan
bimbingan akidah masih belum menonjol. Berpaksikan kepada permasalahan
tersebut, kajian ini mengetengahkan tiga bentuk pembaharuan utama bagi
mengintegrasikan prinsip keadilan restoratif dalam kerangka fatwa. Pertama,
penstrukturan semula sighah fatwa berkaitan ajaran sesat dengan
memasukkan syor tindakan pemulihan sebagai pelengkap kepada pendekatan
punitif. Kedua, melaksanakan proses runding cara akidah seumpama yang
dilaksanakan dalam kes permohonan keluar Islam sebagai ruang dialog dan
bimbingan sebelum tindakan undang-undang diambil. Ketiga, penglibatan
Jabatan Mufti dalam proses istitabah atau pemulihan akidah pasca
penghakiman khususnya dari sudut perangkaan dan pelaksanaan modul
pemulihan. Implikasi daripada pembaharuan ini membolehkan fatwa dan
institusinya memainkan peranan dengan lebih proaktif dalam mendepani
cabaran keruntuhan akidah melalui proses pemulihan yang sistematik.
Dengan ini, institusi fatwa tidak lagi hanya dilihat sebagai badan normatif,
tetapi juga sebagai instrumen pentadbiran agama yang berkesan dalam
pemulihan sosial dan spiritual.

256



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

6. RUJUKAN

Alam, S., Aunuh, N., & Fajrin, Y. A. (2024). The Concept of Restorative Justice
in Islamic Criminal Law: Alternative Dispute Settlement Based on Justice.
4th International Conference on Law Reform, KnE Social Sciences, 2024, 642—
651. https://doi.org/10.18502/kss.v8i21.14779

Amin, F. (2023). Restorative Justice in the Perspective of Islamic Law and
Judicial Principles. Ratio Legis Journal, 2(4), 1524-1536.

Audah, A. Q. (2005). Al-Tashri’ al-Jina’i al-Islami Muqgaranan Bi al-Qanun al-Wad'i.
Maktabah Dar al-Turath.

Azdi, W. M. F,, Musa, M. R.,, Abd Rahman, A., Zakaria, M. Z., & Mat Yaacob,
M. F. (2013). Model Istitabah Cadangan Konsep dan Pelaksanaannya
dalam Intervensi Permasalahan Riddah Kontemporari di Malaysia. Jurnal
Al-Abgari, 3, 57-71.

Bernama. (2025). 23 Kes Ajaran Sesat Dikesan Di Selangor Sejak 2019 - Exco.
Bernama. https://www.bernama.com/bm/news.php?id=2442545

Dimon, Z. (2020). Penguatkuasaan Kesalahan Berhubung Fatwa dalam
Undang-undang Jenayah Syariah di Malaysia. Journal of Muwafagat, 3(1),
116-129.

Dimon, Z., Azizan, nurzatil ismah, Ismail, N., Mohd Effendy, N., Abd. Ghani,
H. Hassan, Z., Mat Piah, N., & Abdullah@Zakaria, M. R. (2018).
Pendekatan Istitabah Melalui Runding Cara Akidah di Jabatan Mufti
Selangor dan Permasalahan Berkaitan. In 4th International Conference on
Islamiyyat Studies.

Dimon, Z., Azizan, N. I., & Ismail, N. (2019). Pendekatan Taubat (Istitabah) bagi
Kesalahan Ajaran Sesat di Baitul Iman, Selangor: Sorotan kes Abdul Kahar
Ahmad. Journal of Muwafaqat, 2(1), 1-15.
https://muwataqat.kuis.edu.my/index.php/journal/article/download/35/2
6/27

Haji Zainol, I. N.,, Mohammad, T., & Azman, A. (2024). Sistem Keadilan Juvana
di Malaysia: Empat Prospek Penambahbaikan. Kajian Malaysia, 42(1), 209-
239. https://doi.org/10.21315/km2024.42.1.10

Hashim, H., Wan Ismail, W. A. F., Baharuddin, A. S., Abdul Mutalib, L., Mamat,
Z., Mohammed Hassan, B. M., & Jusof, N. (2022). Hukuman Alternatif Di
Mahkamah Syariah: Satu Penjelasan Dari Sudut Pentafsiran dan
Keperluan Kepada Penilaian Terhadap Peruntukan Perundangan Di
Dalam Akta/Enakmen Kesalahan Jenayah Syariah Negeri-Negeri. 6th
Muzakarah Figh & International Conference 2022 (6th MFIFC 2022), 407-419.

[lahi, M. R,, Irfan, M. N., Kamarusdiana, K., Hidayatulloh, H., & Zulfa, E. A.
(2024). Fatwa Institutions in Handling Religious Blasphemy Crimes in
Indonesia and Malaysia. Al-Ahkam, 34(1), 33-62.
https://doi.org/10.21580/ahkam.2024.34.1.18624

Ismail, N., Dimon, Z., Azizan, N. 1., Mohd Effendy, N., Abd Ghani, H., Hassan,

257



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

Z., Mat Piah, N., & Abdullah @ Zakaria, M. R. (2018). Penggunaan Modul
Istitabah Dalam Mengendalikan Kesalahan Akidah Di Selangor. In 4th
International Conference on Islamiyyat Studies.

Ismail, N., Omar, A. F., & Jamaluddin, A. R. (2023). Perspektif Mufti Berkaitan
Faktor Penerimaan dan Penolakan Fatwa di Malaysia. BITARA
International Journal of Civilizational Studies and Human Sciences, 6(4), 10-18.

Jalil, M. A. (2024). Kepercayaan GISBH sama seperti al-Arqam yang difatwa sesat
pada 1994 - JK  Fatwa NS. Berita  Harian  Online.
https://www .bharian.com.my/berita/nasional/2024/10/1307808/kepercaya
an-gisbh-sama-seperti-al-arqam-yang-difatwa-sesat-pada-1994

Madfa, L. (2016). Bekas pemimpin ajaran sesat bertaubat. Selangorkini.
https://arkib.selangorkini.my/2016/05/bekas-pemimpin-ajaran-sesat-
bertaubat/?utm_source=chatgpt.com

Mahmud, A. T., Subri Mohd, I. M., & Abdul Majid, N. (2024). Peraturan Majlis
Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Ygama Islam Malaysia 2022: Ulasan
Terhadap Pindaan Jawatankuasa Muzakarah Majlis Kebangsaan Bagi Hal
Ehwal Agama Islam. Journal of Fatwa Management and Research, 29(3), 90—
110. https://doi.org/https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.29n03.589

Md Abdul Salam, N. Z., Abdul Wahab, N., & Mohamad Dahalan, H. (2021).
Mitigation In Syariah Courts: Judgment Based On Restorative Justice And
Rehabilitation. Journal of Fatwa Management and Research, 26(2), 227-240.
www.jfatwa.usim.edu.my

Md Abdul Salam, N. Z., & Mohammad Fadli, N. S. A. (2023). Sulh Norma
Baharu: Aplikasi dalam Kes Mal di Mahkamah Syariah Negeri Selangor.
Journal of Muwafaqat, 6(2), 61-79.

Mohamed Fathillah, M. F., Niteh, M. Y., Ahmad, A. B., Mohd Noor, M. S., &
Shahabudin, M. F. R. (2023). Amalan Istitabah dalam Perlaksanaan
Pemulihan Akidah di Malaysia. Jurnal Pengajian Islam, 16(1), 1-8.
https://doi.org/10.53840/jpi.v16i1.232

Mohd Azam, S. B. (2016). Amalan restoraktif dalam program perlindungan dan
pemulihan remaja hamil luar nikah di Malaysia. The Malaysian Journal of
Social Administration, 12(1), 100-135.
https://doi.org/10.22452/mjsa.vol12no1.5

Nasri, M. S., & Md Noor, R. (2024). Kedudukan Keterangan Pendapat Mufti
Menurut Undang-Undang Keterangan Di Malaysia: Adakah Sebagai
Pakar? Journal of Shariah Law Research, 9(2), 185-206.

Nasrul, M. A. D., Said, M. H. M., Shah, N. A. M. A., & Ghani, S. A. (2024).
Peranan dan Cabaran Pusat Mediasi Mahkamah dalam Penyelesaian Kes
Pertikaian di Malaysia. Kanun: Jurnal Undang-Undang Malaysia, 36(1), 121—
144. https://doi.org/10.37052/kanun.36(1)no7

Sabri, F. A. (2018). Membangun figih toleransi: Refleksi terhadap fatwa-fatwa
aliran sesat di Indonesia. Al-Thkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial, 13(1),
145-166. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v13i1.1612

258



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

Saifuddin, S., Mat Salleh, M. K., Ali Tajuddin, H. H., & Yahya, M. A. (2024).
Importance of Gazettement of Fatwa In The Enforcement of Syariah
Criminal Law In Malaysia: An Analysis. Al-Qanatir International Journal of
Islamic Studies, 33(4), 20-31.

Salam, N. Z. M. A., Dahalan, H. M., & Wahab, N. A. (2021). Aplikasi Keadilan
Restoratif dan Hukuman Rehabilitasi Dalam Prosiding Jenayah Syariah.
Proceeding of 8th International Research Management and Innovation
Conference (8th IRMIC 2021), 131-143.

Salleh, N. H. M. (2019). Ahli akademik dakwa fatwa Syiah sesat untuk kepentingan
agamawan. Free Malaysia Today.
https://www .freemalaysiatoday.com/category/bahasa/2019/09/22/ahli-
akademik-dakwa-fatwa-syiah-sesat-untuk-kepentingan-agamawan

Samudin, S. A., & Zaim, A. B. M. (2025). Kajian Kes Ajaran Sesat Di Wilayah
Persekutuan Kuala Lumpur. Jurnal Pengajian Islam, 18(1), 56-82.

Selangor, M. A. 1. (2022). Awas: Hati-Hati Ancaman Ajaran Sesat. Artikel Dakwah
Majlis Agama Islam Selangor. https://mais.gov.my/artikel-dakwah/awas-
hati-hati-ancaman-ajaran-sesat/

Sucipto, H., Suaedi, F., Setijaningrum, E., Amiati, M., & Nasution, R. S. (2024).
Transforming Public Trust in Restorative Justice: An Islamic and Social
Law Perspective on the Prosecutor’s Role in the Contemporary Era.
MILRev: Metro Islamic Law Review, 3(2), 364-387.
https://doi.org/10.32332/milrev.v3i2.9938

Suhaimi, M. A., Idham, M. A., & Wan Khairuldin, W. M. K. F. (2024). The
Sighah Fatwa and Its Significance in Malaysia. International Journal of
Academic Research In Business and Social Sciences, 14(12), 3308-3316.
https://doi.org/10.6007/]JARBSS/v14-i12/24306

Suhartati, Musyahid, A., Sultan, L., & Syatar, A. (2024). Umar Bin Khattab’s
Philosophical Ijtihad Thinking On The Restorative Justice Approach In
Islamic Criminal Law. AL RISALAH: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum, 24(2),
224-245. https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557

Suparno, Rusli, & Hidaya, I. (2024). A New Restorative Justice Paradigm in the
Sociology of Islamic Law in Indonesia: Nahdlatul Ulama and
Muhammadiyah’s Responses to Corruption Cases. Syariah: Jurnal Hukum
Dan Pemikiran, 24(2), 480-502. https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i2.16221

Urus, N. S. T., Al-Jarumi, M. A. A. R., Samsudin, M. S., & Yusoff, M. (2022).
Hisbah (Ombudsmen) is A Mechanism for Resolving Enforcement Issues
in Malaysia: Changes and Difficulties. International Journal of Academic
Research  in  Business and  Social ~ Sciences, 12(1), 1933-1941.
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i1/12256

Wan Ismail, W. Z., Mohamad Dahalan, H.,, & Mat Rashid, A. (2024).
Pelaksanaan Proses Istitabah: Satu Perbandingan Antara Negeri Selangor
dan Negeri Sembilan. Journal of Muwafaqat, 7(2), 41-55.

Wan Muhammad, R. (2018). Keadilan Restoratif dan Retributif dalam Syariah

259



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | $3U&)! g 8] dxe

Januari 2026 [ Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN: 0127-8886

dan di Malaysia: Satu Sorotan. Journal of Contemporary Islamic Law, 3(1), 35—
41. https://doi.org/10.26475/jcil.2018.3.1.05

Wan Muhammad, R. (2020). Forgiveness and Restorative Justice in Islam and
the West: A Comparative Analysis. ICR Journal, 11(2), 277-297.
https://doi.org/10.52282/icr.v11i2.786

Wilayah Persekutuan, P. M. (2024a). Fatwa Berkenaan Dengan Ajaran Dan
Fahaman Yang Dibawa Oleh Suhaini Bin Mohammad. In Warta Kerajaan
Persekutuan (P.U. (B) 404). https://doi.org/10.3138/9781487548742-005

Wilayah Persekutuan, P. M. (2024b). Fatwa Berkenaan Dengan Penyelewengan
Ajaran Dan Fahaman Asmaul Husna Yang Dibawa Oleh Dr. Wan Maseri
Binti Wan Mohd. In Warta Kerajaan Persekutuan.
https://doi.org/10.3138/9781487548742-005

Zafrullah, M. A. (2023). Penerapan Keadilan Restoratif (Restorative Justice), Apa
Syarat-Syaratnya? Fakta Hukum Lembaga Bantuan Hukum Pengayoman
Universitas Katolik Parahyangan.
https://Ibhpengayoman.unpar.ac.id/penerapan-keadilan-restoratif-
restoratif-justice-apa-syarat-syaratnya/

Zain, R. M. (2020). “Rasul Melayu” ditahan lagi. Berita Harian Online.
https://www .bharian.com.my/berita/kes/2020/09/733745/rasul-melayu-
ditahan-lagi

Penafian

Pandangan yang dinyatakan dalam artikel ini adalah pandangan penulis. Jurnal Pengurusan dan
Penyelidikan Fatwa tidak akan bertanggungjawab atas apa-apa kerugian, kerosakan atau lain-lain
liabiliti yang disebabkan oleh / timbul daripada pengqunaan kandungan artikel ini.

260



	3. METODOLOGI
	4. HASIL DAPATAN DAN PERBINCANGAN
	5. KESIMPULAN

