
 

 
 

 
© The Authors 2026. Published by Penerbit USIM. This is an open access article under the 
CC BY 4.0 license. 
 

 
 
JAN 2026 | VOL. 31 | NO. 1 
ISSN: 2232-1047 eISSN: 0127-8886 
www.jfatwa.usim.edu.my 

PEMBAHARUAN FATWA DAN INSTITUSINYA DALAM 
MENGINTEGRASI KEADILAN RESTORATIF BAGI MENANGANI 

AJARAN SESAT DI MALAYSIA 
 

Reform of Fatwas and Fatwa Institutions in Integrating Restorative Justice 
to Address Deviant Teachings in Malaysia 

 
Mohamad Ridhuan Mohd Zawawi1a, Wafaa’ Yusof2a, Zaini Nasohah3a dan  

Anwar Fakhri Omar4a 
 

aPusat Kajian Syariah, Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia, 43600 Bangi,  
Selangor, MALAYSIA 

Emel: p153792@siswa.ukm.edu.my1 

Emel: wafaa@ukm.edu.my2 
Emel: zbn@ukm.edu.my3 

Emel: anwar.fpi@ukm.edu.my4 

 
*Corresponding Author: p153792@siswa.ukm.edu.my  
Received: 12 November 2025  Accepted: 20 November 2025               Published: 30 Januari 2026 
DOI: https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31no1.783   
 

Abstrak  
 

Pewartaan fatwa merupakan langkah 
penting bagi mengekang ajaran sesat 
dengan bertindak sebagai asas tindakan 
perundangan. Analisis terhadap fatwa-
fatwa ajaran sesat yang diwartakan di 
Malaysia menunjukkan bahawa fatwa-
fatwa tersebut lebih cenderung kepada 
tindakan punitif dengan syor tindakan 
perundangan sebagai keutamaan 
berbanding pemulihan akidah sehingga 
menimbulkan kritikan dan menyebabkan 
ketidakefektifan tindakan penguatkuasaan. 
Hakikat ini memperlihatkan bahawa 
pendekatan punitif semata-mata tidak 
efektif dalam menangani ajaran sesat 
sebaliknya menuntut pelaksanaan 
pembaharuan yang menitikberatkan 
pemulihan dan pengislahan. Justeru itu, 
objektif kajian ini adalah untuk mengkaji 

Abstract  
 
The gazettement of fatwas functions as a 
crucial mechanism to curb deviant teachings 
by providing a legal framework for 
enforcement. However, an examination of 
gazetted fatwas on deviant teachings in 
Malaysia reveals that they often adopt a 
predominantly punitive stance focusing on 
legal action rather than faith rehabilitation. 
This enforcement centric approach has been 
criticized for its limited effectiveness in 
resolving underlying issues of belief deviation. 
Such a reality underscores the need for reform 
that integrates restorative and rehabilitative 
principles alongside legal measures. 
Accordingly, this study aims to explore the 
reform of fatwas and fatwa institutions by 
embedding restorative justice principles in 
addressing cases of deviant teachings in 
Malaysia. Employing a qualitative 

mailto:p153792@siswa.ukm.edu.my
mailto:wafaa@ukm.edu.my
mailto:zbn@ukm.edu.my
mailto:anwar.fpi@ukm.edu.my4
mailto:p153792@siswa.ukm.edu.my
https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31no1.7838


Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

239 

bentuk pembaharuan fatwa dan institusi 
fatwa dalam mengintegrasikan keadilan 
restoratif bagi menangani kes ajaran sesat 
di Malaysia. Kajian ini berkonsepkan 
kualitatif dengan analisis kandungan 
terhadap sumber primer dan sekunder 
sebagai kaedah pengumpulan data. Data-
data tersebut kemudiannya dianalisis 
secara deskriptif-analitikal dan 
dipersembahkan secara tematik. Hasil 
kajian mencadangkan tiga bentuk 
pembaharuan iaitu penstrukturan semula 
sighah fatwa berkaitan ajaran sesat, 
melaksanakan proses runding cara akidah 
sebelum penghakiman dan penglibatan 
Jabatan Mufti dalam proses istitabah atau 
pemulihan akidah pasca penghakiman. 
Implikasi pembaharuan ini membolehkan 
fatwa dan institusinya memainkan peranan 
dengan lebih proaktif dalam mendepani 
cabaran akidah melalui proses pemulihan 
yang sistematik sehingga institusi fatwa 
tidak lagi hanya dilihat sebagai badan 
normatif, tetapi juga sebagai instrumen 
pentadbiran agama yang berkesan dalam 
pemulihan sosial dan spiritual.   
 
Kata kunci: Ajaran Sesat, Fatwa, 
Pembaharuan, Punitif, Restoratif 

methodology, it utilizes content analysis of 
both primary and secondary sources with 
findings presented descriptively and 
thematically. The study proposes three key 
reforms namely restructuring the sighah of 
fatwas concerning deviant teachings, 
introducing a faith reconciliation process prior 
to legal adjudication and involving the Mufti 
Department in post-adjudication faith 
rehabilitation. These reforms would transform 
fatwa institutions into proactive agents of 
spiritual and social restoration beyond their 
conventional normative roles thereby 
strengthening their contribution to a more 
holistic and compassionate framework of 
religious governance. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Keywords: Deviant Teachings, Fatwa, 
Reforms, Punitive, Restorative 

 
1. PENGENALAN  
 

Penyebaran fahaman sesat dalam kalangan masyarakat Islam dilihat 
tidak berpenghujung walaupun pelbagai tindakan penguatkuasaan telah 
diambil. Menurut statistik rasmi oleh Menteri di Jabatan Perdana Menteri bagi 
Hal Ehwal Agama yang dibentangkan di Dewan Rakyat pada 2021, Malaysia 
mencatatkan kes ajaran sesat sebanyak 47 kes antara tahun 2020 dan 2021 
dengan 33 kes dilaporkan pada tahun 2020 dan 14 kes dilaporkan sehingga 
september 2021 (Samudin & Zaim, 2025). Di Selangor, sebanyak 23 kes 
berkaitan ajaran sesat dilaporkan antara tahun 2019 hingga 2024 dengan 12 kes 
yang membabitkan ajaran Syiah, Hizbut Tahrir, Rasul Melayu, Millah 
Abraham dan Tuhan Harun telah disabitkan kesalahan (Bernama, 2025). 
Walaupun ajaran-ajaran tersebut telah lama difatwakan sesat dan menjadi 
kesalahan bagi sesiapa yang mengamalkan atau menyebarkannya, tetapi kes 
berkaitan dengannya masih lagi direkodkan sehingga kini dan semakin 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

240 

membimbangkan saban tahun (Selangor, 2022). Situasi ini menunjukkan 
bahawa mekanisme perundangan sedia ada tidak memberikan impak yang 
begitu positif dalam membendungnya. 
 
Fatwa memainkan peranan penting dalam pengekangan ajaran sesat dengan 
bertindak sebagai asas kesalahan (Saifuddin et al., 2024). Setiap individu yang 
menyebarkan atau mengamalkan sesuatu ajaran yang difatwakan sesat boleh 
dikenakan tindakan undang-undang (Suhaimi et al., 2024). Analisis terhadap 
fatwa-fatwa berkaitan ajaran sesat yang diwartakan di Malaysia seperti fatwa 
ajaran sesat Suhaini bin Mohammad pada 2024 (Wilayah Persekutuan, 2024a), 
fatwa fahaman sesat Asmaul Husna oleh Dr. Wan Maseri Wan Mohd (Wilayah 
Persekutuan, 2024b) serta beberapa lagi menunjukkan bahawa fatwa-fatwa 
tersebut lebih cenderung kepada pendekatan punitif berbanding restoratif. 
Kecenderungan ini dapat dilihat melalui keutamaan kepada syor tindakan 
perundangan berbanding pemulihan. 

 
Walaupun seruan taubat tampak memberi ruang kepada pemulihan tetapi ia 
lebih bersifat deklaratif dan normatif tanpa adanya mekanisme sokongan 
pemulihan yang sistematik seperti sesi runding cara, dialog terbimbing atau 
kaunseling yang menepati prinsip keadilan restoratif. Pendekatan fatwa yang 
bersifat punitif ini mendorong tindakan perundangan sebagai pilihan utama 
berbanding tindakan pemulihan secara dialog atau bimbingan yang 
merupakan teras dalam keadilan restoratif. Kesannya, fatwa-fatwa ajaran sesat 
yang berpaksikan kepada pendekatan punitif ini seringkali dikritik kerana 
dianggap melanggar prinsip hak asasi manusia (Ilahi et al., 2024).  

 
Sebagai contoh, siaran akhbar oleh Free Malaysia Today yang bertarikh 22 
September 2019 memaparkan kritikan seorang ahli akademik terhadap fatwa 
pengharaman syiah di Malaysia kerana menurutnya fatwa tersebut melanggar 
hak berperlembagaan yang menjamin kebebasan individu (Salleh, 2019). 
Dimon et al. (2018) dalam satu kajian pula mendedahkan tindakan 
perundangan ke atas kesalahan ajaran sesat sering kali dikritik dan dibantah 
oleh kumpulan pejuang hak asasi manusia seperti Sister in Islam (SIS), Islam 
Interfaith Commision (IRF), Coalition of Malaysian NGOs in the UPR Process 
(COMANGO), Kumpulan Artikel 11, Jaringan Islam Liberal (JIL) dan beberapa 
lagi dengan tanggapan bahawa tindakan tersebut adalah tidak wajar kerana 
bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia. Kritikan terhadap tindakan 
perundangan ini merangkumi juga kritikan terhadap fatwa kerana fatwa 
sebagai asasnya. 

 
Selain itu, kecenderungan fatwa kepada pendekatan punitif ini juga 
menyebabkan ketidakefektifan tindakan penguatkuasaan terhadap jenayah 
ajaran sesat. Hal ini kerana hukuman yang diperuntukkan secara dasarnya 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

241 

terlalu rendah dan tidak mendatangkan kegerunan. Oleh itu, tidak 
mengejutkan sekiranya masih wujud pesalah yang telah dijatuhi hukuman 
tetapi tetap mengulangi perbuatan yang sama. Contohnya, Abdul Kahar 
Ahmad yang mendakwa dirinya sebagai Rasul Melayu telah dijatuhi hukuman 
penjara selama 10 tahun, denda RM16,500 dan 6 sebatan oleh Mahkamah 
Tinggi Syariah atas kesalahan mengamalkan ajaran sesat pada 2009 serta 
dibebaskan pada 2016 setelah melafazkan taubat (Madfa, 2016). Namun begitu, 
pada tahun 2020 beliau bersama beberapa pengikut ditahan semula atas 
kesalahan yang sama iaitu mengamalkan ajaran Kahar Ahmad yang telah 
diwartakan sebagai menyeleweng (Zain, 2020).  
 
Kes kedua adalah fahaman sesat Al-Arqam yang dijenamakan menggunakan 
nama GISBH. Walaupun ajaran ini telah difatwakan sesat pada 1994 dan 2016 
dan ada dalam kalangan mereka yang telah dijatuhi hukuman tetapi terbukti 
ajaran ini masih lagi berkembang sehingga ke hari ini. Hukuman yang 
diperuntukkan tidak menimbulkan kegerunan kepada pengikut-pengikut 
lainnya sehingga fahaman ini masih lagi disebarkan dalam kalangan mereka 
(Jalil, 2024). Hakikat ini memperlihatkan bahawa pendekatan punitif semata-
mata tidak sepenuhnya berkesan dalam menangani jenayah ajaran sesat 
sebaliknya menuntut pelaksanaan pembaharuan yang menitikberatkan juga 
aspek pemulihan dan pengislahan.  
 
Walaupun terdapat banyak kajian yang membicarakan mengenai 
pembaharuan dari sudut pengintegrasian keadilan restoratif tetapi 
perbahasannya lebih tertumpu kepada aspek perundangan dan bukannya 
fatwa. Justeru, kelompongan kajian ini menimbulkan persoalan penting iaitu 
apakah pembaharuan yang wajar dilaksanakan terhadap fatwa dan institusi 
fatwa bagi mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif dalam 
menangani kes ajaran sesat di Malaysia? Justeru, tujuan penulisan ini adalah 
untuk mengkaji bentuk pembaharuan fatwa dan institusi fatwa dalam 
mengintegrasikan keadilan restoratif bagi menangani kes ajaran sesat di 
Malaysia. Keunikan kajian ini adalah pada memfokuskan aspek fatwa dan 
institusinya dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif bagi 
kesalahan ajaran sesat, satu dimensi yang masih kurang diberi perhatian dalam 
wacana akademik semasa.  
 
2. KAJIAN LITERATUR 
 
2.1 Pentadbiran Fatwa di Malaysia 

 
Institusi fatwa di Malaysia merupakan sebuah agensi kerajaan di bawah 

bidang kuasa negeri kerana hal ehwal berkaitan agama Islam adalah hak 
negeri. Bidang kuasa ini jelas dinyatakan dalam Perlembagaan Persekutuan, 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

242 

Jadual Kesembilan, Senarai Ⅱ - Senarai Negeri (Urus et al., 2022). Namun 
begitu, fatwa tidak dinyatakan secara jelas dalam perlembagaan tetapi 
penubuhannya berpunca kuasa daripada Akta atau Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam Negeri-negeri. Menurut sejarah, institusi fatwa telah mengalami 
pelbagai perubahan serta pembaharuan dan sehingga kini hanya negeri Sabah 
dan Kedah sahaja yang memperuntukkan undang-undang berkaitan fatwa 
secara khusus melalui Enakmen Fatwa Negeri Sabah 2004 dan Enakmen Mufti 
dan Fatwa (Kedah Darul Aman) 2008 (Saifuddin et al., 2024). Adapun negeri-
negeri selainnya masih meletakkan peruntukan-peruntukan mengenai fatwa 
dalam Enakmen Pentadbiran Agama Islam (Dimon, 2020).  

 
Dalam sistem perundangan Malaysia, institusi fatwa beroperasi secara 
berasingan daripada badan kehakiman syariah. Walaupun kedua-dua institusi 
ini berbeza dari segi bidang kuasa dan tugasnya, namun masih terdapat titik 
persamaan iaitu kedua-duanya bertindak sebagai pemberi khabar tentang 
sesuatu hukum dengan cara mengeluarkan pandangan secara terperinci, 
memahami isu secara menyeluruh, membezakan sesuatu perkara yang wajar 
diberikan huraian dan akhirnya menentukan hukum syarak yang bertepatan 
dengan situasi atau kes berkaitan. Namun, penghakiman yang dibuat oleh 
hakim bersifat mengikat terhadap pihak-pihak yang terlibat, manakala fatwa 
mufti hanya mempunyai kekuatan mengikat apabila fatwa tersebut telah 
diwartakan (Nasri & Md Noor, 2024). Institusi fatwa atau dikenali sebagai 
Jabatan Mufti Negeri ini diketuai oleh seorang mufti dengan dibantu oleh 
beberapa kakitangan lainnya. Proses pengeluaran fatwa pula berdasarkan 
kepada ijtihad secara kolektif iaitu melibatkan beberapa orang pakar dan alim 
ulama yang akan berbincang dan mengeluarkan hukum akan sesuatu 
permasalahan. Oleh sebab itu, hukum yang dikeluarkan oleh mufti secara 
bersendirian tidak dinamakan fatwa dalam konteks perundangan Malaysia 
tetapi hanyalah sebagai pandangan peribadi (Ismail et al., 2023).   
 
Bagi tujuan menyeragamkan fatwa di antara negeri-negeri, sebuah 
jawatankuasa fatwa telah dibentuk dengan tanggungjawab untuk menyelaras 
dan menyatukan pandangan hukum bagi isu-isu yang bersifat kebangsaan. 
iaitu Jawatankuasa Muzakarah Majlis Kebangsaan bagi Hal Ehwal Ugama 
Islam Malaysia (MKI). Jawatankuasa ini memainkan peranan yang besar 
sebagai wakil negara dalam memutuskan sesuatu hukum yang berkaitan 
dengan hal ehwal Islam di peringkat nasional selain memberi petunjuk kepada 
masyarakat umumnya dalam beriltizam dengan hukum syarak. Selain 
bertanggungjawab mengeluarkan hukum bagi permasalahan semasa, fatwa 
juga turut digunakan untuk menyampaikan tafsiran dan pengamalan Islam 
yang sejajar dengan kepentingan kerajaan. Justeru, keputusan yang 
diputuskan melalui muzakarah ini mempunyai kepentingan pada peringkat 
nasional serta meliputi pelbagai aspek seperti akidah, ibadat, muamalat, 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

243 

perundangan, kedoktoran dan sebagainya termasuklah persoalan mengenai 
politik dan hal ehwal kenegaraan. Secara kebiasaannya, keputusan yang 
dikeluarkan oleh jawatankuasa ini kebanyakkan berkaitan dengan dasar, polisi 
atau aktiviti yang mempunyai kaitan langsung dengan kepentingan kerajaan 
pusat, kerajaan negeri atau mana-mana kementerian, jabatan serta agensi 
(Mahmud et al., 2024).  

 
Walaupun begitu, jawatankuasa ini tidak mempunyai sebarang kuasa untuk 
mengeluarkan fatwa dan mewartakannya. Penetapan hukum yang diputuskan 
oleh jawatankuasa ini dikenali sebagai Pandangan Hukum Jawatankuasa 
Muzakarah MKI (Saifuddin et al., 2024). Justeru, bagi membolehkan sesuatu 
keputusan itu dijadikan sebagai fatwa, maka  akan dibawa ke peringkat negeri 
untuk diwartakan. Negeri tidak terikat sepenuhnya dengan sighah fatwa yang 
dikeluarkan dan berhak untuk memindanya berdasarkan kepada pentadbiran 
fatwa sesuatu negeri. Selain itu, fatwa turut berperanan sebagai sumber 
perundangan kepada kesalahan jenayah syariah khususnya bagi jenayah 
akidah. Ajaran sesat sebagai contoh memerlukan kepada fatwa sebagai autoriti 
kesalahan. Oleh yang demikian, pengamalan atau penyebaran ajaran yang 
berlawanan dengan fatwa yang diwartakan dikira sebagai suatu kesalahan dan 
boleh dikenakan tindakan atau hukuman mengikut peruntukan undang-
undang yang sedang berkuat kuasa (Dimon, 2020).  

 
Dalam konteks perundangan di Malaysia, pewartaan sesuatu fatwa sangat 
penting kerana ia mengikat setiap individu muslim yang berada dalam negeri 
yang fatwa tersebut mempunyai bidang kuasa. Tindakan boleh diambil 
sekiranya terdapat pelanggaran terhadap fatwa yang telah diwartakan 
tersebut. Namun begitu, terdapat juga fatwa yang tidak diwartakan. Walaupun 
ia dikeluarkan oleh jabatan yang sama, namun ia tidak bersifat mengikat secara 
perundangan. Dalam erti kata lain, fatwa yang tidak diwartakan hanya 
berperanan sebagai pemberitahuan hukum terhadap sesuatu isu dan tidak 
mempunyai sifat perundangan (Suhaimi et al., 2024).  
 
2.2 Keadilan Restoratif Menurut Perundangan Islam 

 
Pendekatan keadilan restoratif menekankan penyelesaian konflik secara 

bersama dan harmoni antara pihak-pihak yang terlibat atau terkesan akibat 
sesuatu jenayah (Zafrullah, 2023). Dalam proses ini, pihak-pihak tersebut akan 
berbincang mengenai kesan negatif yang timbul terhadap kesejahteraan 
mereka dan bersama-sama menentukan hukuman pemulihan yang paling 
sesuai untuk individu yang melakukan kesalahan tersebut. Keadilan dianggap 
terlaksana apabila sebuah perjanjian untuk memperbaiki kemudaratan dan 
kerosakan yang berlaku dipersetujui oleh semua pihak (Mohd Azam, 2016).  



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

244 

Oleh itu, keadilan restoratif menekankan pemulihan hubungan serta 
pemulihan kerugian antara pesalah dengan mangsa serta masyarakat dan 
bukan semata-mata hukuman kepada pesalah (Amin, 2023). Keadilan restoratif 
juga menggunakan pendekatan fasilitator atau pegawai khas sebagai mediator 
yang bertanggungjawab untuk mengendalikan perbincangan secara harmoni 
dan berkesan. Prinsip keadilan ini bukan sahaja disyariatkan dalam Islam 
bahkan dituntut untuk dilaksanakannya kerana ia bertepatan dengan prinsip-
prinsip Islam iaitu sulh, islah, al-afwu dan maslahah (Suparno et al., 2024).  
 
Wan Muhammad (2018) mendedahkan bahawa keadilan restoratif lebih 
dahulu diterapkan dalam sistem perundangan Islam berbanding 
perundangan-perundangan konvensional lainnya. Hal ini dapat dilihat 
melalui pelaksanaan hukuman qisas di mana hak menentukan bentuk 
hukuman terhadap pesalah diberikan kepada mangsa atau warisnya 
walaupun terdapat pilihan untuk menjatuhkan hukuman yang lebih berat. 
Berbeza dengan jenayah hudud yang mana hukumannya adalah tetap dan 
tidak dapat diubah atau dihapuskan walaupun mendapat kemaafan daripada 
mangsa. Adapun bagi jenayah qisas, Islam memberikan hak kepada mangsa 
atau warisnya untuk menggugurkan hukuman punitif terhadap pesalah 
melalui prinsip memberi maaf atau meminta dibayarkan diyat. Walaupun 
menghukum pelaku dengan hukuman qisas adalah hak yang dibenarkan 
dalam Islam, tetapi al-Quran lebih banyak menekankan untuk memberi 
kemaafan berbanding melaksanakan hukuman. Justeru, ini membuktikan 
bahawa Islam menggalakkan umatnya untuk mengutamakan restoratif 
berbanding punitif.  

 
Penekanan yang sama turut dapat dilihat dalam jenayah takzir. Islam tidak 
menetapkan hukuman tertentu bagi kesalahan takzir dan menyerahkannya 
kepada pemerintah untuk menentukan hukuman yang sesuai dengan jenis 
kesalahan selaras dengan kemaslahatan semasa. Oleh itu, Islam menetapkan 
pelbagai pilihan dalam menangani pesalah takzir ini termasuklah perdamaian 
(sulh), pampasan, pemenjaraan dan pengampunan. Akan tetapi penyelesaian 
secara perdamaian lebih diutamakan berbanding hukuman. Lantaran itu, ayat 
128 surah al-Nisa’ menuntut umat Islam agar menyelesaikan ketegangan 
melalui timbang tara dan penyelesaian secara damai. Bahkan sunnah Nabi 
Muhammad SAW juga menekankan penyelesaian konflik secara damai kerana 
ia lebih besar ganjarannya berbanding solat dan puasa (Wan Muhammad, 
2020). 

 
Tujuan utama pensyariatan hukum jenayah dalam Islam ialah untuk mendidik 
pesalah supaya tidak mengulangi perbuatan salahnya serta membentuk 
mereka menjadi individu yang lebih baik dan bermanfaat pada masa hadapan 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

245 

di samping memulihkan hubungan antara pesalah dengan pihak-pihak yang 
terkesan. Dalam pada itu, Islam tidak mengenepikan konsep menghukum 
kerana tanpanya keadilan tidak dapat ditegakkan. Oleh itu, selain mendidik 
Islam juga menekankan unsur al-Jaza’ iaitu menghukum dengan hukuman 
yang setimpal atas perbuatan jahat pelaku kepada mangsa ataupun 
masyarakat (Amin, 2023). Kedua-dua prinsip ini bergerak seiringan dalam 
falsafah jenayah Islam yang menjadikannya perundangan yang adil 
berbanding perundangan-perundangan lainnya (Salam et al., 2021). Justeru itu 
dalam konteks jenayah qisas, pemerintah masih berhak menjatuhkan hukuman 
alternatif yang berbentuk takzir seperti denda dan sebagainya walaupun 
kemaafan telah diberikan oleh mangsa atau warisnya (Wan Muhammad, 2018).  

 
Sistem perundangan jenayah Islam bukan hanya menitiberatkan keadilan 
kepada mangsa malahan juga mengiktiraf peranannya dalam menyelesaikan 
sesuatu konflik. Begitu juga sistem perundangan jenayah Islam sangat 
menitiberatkan hubungan yang harmoni antara pelaku, mangsa dan 
masyarakat (Suhartati et al., 2024). Hal ini kerana, perlakuan jenayah bukan 
hanya memberi kesan kepada mangsa malahan juga kepada masyarakat 
umumnya. Atas dasar inilah Islam mengetegahkan konsep restoratif sebagai 
kaedah terbaik kepada penyelesaian sesuatu konflik. Hal ini kerana melalui 
pendekatan restoratif prinsip musyawarah dan perbincangan harmoni antara 
pihak-pihak berkepentingan dapat diadakan dan seterusnya menegakkan 
keadilan dan memupuk perdamaian serta memulihkan keseimbangan antara 
pihak-pihak yang terkesan dengan sesuatu perlakuan jenayah (Alam et al., 
2024).  
 
2.3 Pengaplikasian Keadilan Restoratif dalam Perundangan Malaysia 

 
Pendekatan keadilan restoratif kini semakin diiktiraf dan diterima 

dalam sistem perundangan Malaysia. Namun, berbanding dengan 
perundangan Syariah, pelaksanaannya lebih ketara dan berkembang dalam 
sistem perundangan sivil. Perundangan sivil tidak hanya mementingkan 
pendekatan punitif tetapi juga menyeimbangkannya dengan pendekatan 
restoratif dan ia dapat dibuktikan sebagaimana berikut. Pertama, penekanan 
kepada teori pencegahan dan pemulihan dalam sistem keadilan juvana. 
Pendekatan ini dipilih kerana diyakini mampu menjaga kebajikan dan 
pembangunan diri kanak-kanak serta sesuai dengan psikologi mereka. Pesalah 
kanak-kanak yang disabitkan dengan sesuatu perbuatan yang menyalahi 
undang-undang tidak dihukum dengan hukuman berbentuk punitif 
sebagaimana pesalah dewasa sebaliknya dikendalikan dengan kaedah 
restoratif bagi tujuan pemulihan seperti ditempatkan di institusi-institusi 
pemulihan yang diluluskan atau pembebasan oleh mahkamah secara bersyarat 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

246 

seperti melalui bon berkelakuan baik atau pengawasan oleh penjaga yang sah 
selaras dengan peruntukan Akta Kanak-Kanak 2001 (Haji Zainol et al., 2024).  

 
Kedua, pewartaan Akta Kehadiran Wajib Pesalah-pesalah 1954 (Akta 461) dan 
pindaannya iaitu Ordinan Darurat (Kehadiran Wajib Pesalah-Pesalah) 
(Pindaan) 2021. Pewartaan akta ini mengukuhkan lagi penerapan keadilan 
restoratif dalam sistem perundangan jenayah sivil. Berdasarkan akta tersebut, 
hakim mempunyai kuasa untuk mengeluarkan perintah kehadiran wajib 
kepada pesalah untuk hadir ke tempat tertentu bagi melaksanakan kerja-kerja 
wajib dalam tempoh tidak melebihi 12 bulan dengan tempoh kerja harian tidak 
melebihi empat jam sehari bagi kesalahan yang dihukumkan dengan 
pemenjaraan yang tidak melebihi 3 tahun setelah mempertimbangkan karakter 
pesalah, keseriusan kesalahan dan semua keadaan yang berkaitan. Pendekatan 
ini merupakan satu pendekatan alternatif yang bersifat restoratif bagi 
menggantikan hukuman asal iaitu penjara yang bersifat punitif (Salam et al., 
2021).  

 
Ketiga, pengamalan mediasi sebagai kaedah penyelesaian konflik di Pusat 
Mediasi Mahkamah yang ditubuhkan pada tahun 2005. Berdasarkan Aturan 34 
Peraturan 2(1A) Kaedah-Kaedah Mahkamah (Pindaan) 2020, Hakim 
Mahkamah Tinggi mempunyai kuasa untuk memerintahkan sesuatu kes 
dirujuk kepada pengantara sekiranya beliau berpendapat bahawa kes tersebut 
sesuai diselesaikan melalui mediasi. Seterusnya, Aturan 34 Peraturan 2(1B) 
menetapkan bahawa semua kes yang melibatkan kemalangan wajib dirujuk 
kepada proses mediasi semasa Pengurusan Kes Praperbicaraan. Selain itu, 
Aturan 59 Peraturan 8(c) Kaedah-Kaedah Mahkamah 2012 menekankan 
bahawa mahkamah perlu menggunakan budi bicara dengan mengambil kira 
tingkah laku pihak-pihak serta segala maklumat yang berkaitan sepanjang 
proses mediasi dijalankan. Selari dengan prinsip ini, Perenggan 7 Arahan 
Amalan Ketua Hakim Negara Malaysia No. 2/2022 menegaskan bahawa 
mediasi di Pusat Mediasi Mahkamah boleh dijalankan pada mana-mana 
peringkat prosiding termasuk sebelum keputusan di peringkat rayuan atau 
pada tahap lain yang difikirkan sesuai oleh mahkamah (Nasrul et al., 2024). 
Peruntukan-peruntukan tersebut membuktikan bahawa penyelesaian konflik 
secara harmoni adalah sesuatu yang praktikal di mahkamah sivil dan sekaligus 
menunjukkan bahawa perundangan sivil tidak hanya bersifat retributif bahkan 
juga restoratif.  
 
Penerapan keadilan restoratif dalam perundangan syariah boleh dikatakan 
masih tidak sebanding dengan perundangan sivil. Seksyen 2 Akta Mahkamah 
Syariah (Bidang Kuasa Jenayah) 1965 (Pindaan 1984) memperuntukkan 
bahawa Mahkamah Syariah di Malaysia mempunyai kuasa menjatuhkan 
hukuman bersifat retributif termasuk denda sehingga maksimum RM5,000, 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

247 

penjara sehingga tiga tahun atau sebatan sehingga enam kali. Penerapan 
keadilan restoratif dalam sistem perundangan jenayah syariah lebih berfokus 
kepada bidang mal dengan diperuntukkan sulh sebagai kaedah penyelesaian 
konflik. Berbeza dengan undang-undang mal, undang-undang jenayah syariah 
tidak memperuntukkan sulh atau penyelesaian pertikaian luar mahkamah 
yang bersifat restoratif sebagai kaedah kepada penyelesaian konflik (Md Abdul 
Salam & Mohammad Fadli, 2023). Oleh itu, apabila pelaku telah ditangkap dan 
disiasat atas sesuatu kesalahan jenayah syariah, maka pelaku akan didakwa 
dan dibicarakan di mahkamah tanpa adanya ruang untuk perbincangan dan 
penyelesaian secara harmoni dari sudut perundangannya.  
 
Walau bagaimanapun, menurut Md Abdul Salam et al. (2021), ketiadaan 
peruntukan sulh dalam bidang kuasa jenayah syariah tidak bermaksud prinsip 
keadilan restoratif tidak boleh diaplikasikan kerana masih terdapat ruang 
dalam sistem perundangan jenayah syariah semasa yang membolehkan 
prinsip keadilan ini diterapkan. Menurut (Hashim et al., 2022), pengaplikasian 
keadilan restoratif dalam bidang kuasa jenayah syariah berlaku pada bentuk 
hukuman alternatif yang diperuntukkan dalam undang-undang. Terdapat dua 
bentuk hukuman alternatif restoratif yang diperuntukkan dalam undang-
undang jenayah syariah iaitu perintah bon berkelakuan baik serta pemulihan 
di rumah pemulihan yang diluluskan.  
 
Seksyen 55 Akta 559 iaitu Akta Kesalahan Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah 
Persekutuan) 1997 memberi kuasa kepada hakim untuk menggantikan 
hukuman punitif bagi kesalahan tertentu. Antaranya termasuk kesalahan 
berkaitan akidah, penghinaan terhadap Islam atau yang mencemarkan maruah 
agama, memperolok-olok ayat Al-Quran atau Hadith, menghina atau menolak 
pihak berkuasa agama serta mengkafirkan orang lain. Sebagai alternatif, 
pesalah boleh dihantar ke pusat pemulihan yang diiktiraf untuk tujuan 
kaunseling dan pemulihan (Wan Muhammad, 2018). Begitu juga Seksyen 129 
(1) Akta Tatacara Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997 
memberikan kuasa kepada hakim untuk mengenepikan hukuman penjara dan 
menggantikan dengan hukuman berkelakuan baik bagi pesalah pertama 
setelah mempertimbangkan latar belakang pesalah (Salam et al., 2021).  

 
Kedua-dua seksyen tersebut membuktikan bahawa keadilan restoratif 
diaplikasikan dalam sistem perundangan jenayah syariah tetapi dalam bentuk 
yang terhad kerana dibataskan kepada aspek dan kesalahan tertentu sahaja 
dan bukannya secara menyeluruh. Melihatkan kepada kekurangan ini, Hashim 
et al. (2022) dalam kajian mereka mencadangkan agar dilakukan pembaharuan 
terhadap undang-undang jenayah syariah bagi membolehkan keadilan 
restoratif dapat diterapkan dengan lebih menyeluruh serta tidak menimbulkan 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

248 

sebarang keraguan dan pertikaian berkaitan pelaksanaannya.  
 
Analisis terhadap sorotan-sorotan literatur lepas mendapati bahawa 
perbahasan mengenai keperluan kepada pembaharuan bagi mengintegrasikan 
prinsip keadilan restoratif dalam bidang kuasa jenayah syariah bukanlah satu 
perkara yang baru. Akan tetapi, perbincangan mengenainya hanya tertumpu 
kepada aspek perundangan sahaja khususnya di peringkat penghakiman. 
Adapun perbincangan mengenai pengintegrasian keadilan restoratif dari 
sudut fatwa masih belum dibahaskan dalam mana-mana kajian walhal fatwa 
merupakan asas kepada tindakan perundangan khususnya bagi kesalahan 
ajaran sesat. Oleh iu, kelompongan kajian yang timbul ini menjadi asas kepada 
pelaksanaan kajian ini. 

 
3. METODOLOGI 

 
Kajian ini berkonsepkan kualitatif sesuai dengan objektif kajian iaitu 

untuk mengkaji secara mendalam mengenai pembaharuan fatwa dan 
institusinya dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan restoratif bagi 
menangani kes ajaran sesat di Malaysia (Mahmud et al., 2024). Data-data kajian 
dikumpul dengan menggunakan kaedah analisis kandungan terhadap 
sumber-sumber primer dan sekunder. Analisis terhadap kandungan ini 
dilakukan secara deduktif. Antara sumber primer yang dirujuk adalah fatwa-
fatwa rasmi berkaitan ajaran sesat yang diwartakan dan Akta Kesalahan 
Jenayah Syariah (Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997 (Akta 559). Manakala 
sumber sekunder yang dirujuk pula seperti artikel jurnal, buku, tesis atau 
disertasi dan laman-laman sesawang.  

 
Data-data yang dikumpulkan ini kemudiannya dianalisis secara deskriptif-
analitikal. Dapatan kajian kemudiannya dibentangkan secara tematik dengan 
penjelasan yang terperinci yang distrukturkan mengikut tema-tema yang telah 
dibangunkan. Bagi memastikan kesahihan dan kebolehterimaan data, kaedah 
triangulasi sumber dilakukan dengan membuat perbandingan silang antara 
pelbagai jenis sumber data. Keselarian dapatan dalam sumber yang pelbagai 
membuktikan bahawa data kajian yang dikutip adalah berkualiti dan boleh 
diterima untuk membentuk kajian ini. 
 
4. HASIL DAPATAN DAN PERBINCANGAN 
 

Antara pembaharuan yang dicadangkan bagi mengintegrasikan keadilan 
restoratif dalam fatwa dan institusinya berkaitan kesalahan ajaran sesat adalah 
seperti berikut. 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

249 

1) Penstrukturan Semula Sighah Fatwa Ajaran Sesat  
 

Fungsi utama fatwa berkaitan ajaran sesat adalah untuk menjelaskan 
kepada masyarakat akan kesesatan sesuatu aliran atau pemikiran agar mereka 
dapat menjauhkan diri daripada terlibat dengannya. Sabri (2018) menegaskan 
bahawa fatwa berkaitan ajaran sesat seharusnya mengetengahkan nilai-nilai 
kemanusiaan dalam wujud toleransi dan pembaikan bukannya dalam wujud 
melabel atau menghukum semata-mata. Hal ini menurut beliau, fatwa-fatwa 
sebegini pada akhirnya akan menanamkan bibit permusuhan, diskriminasi 
dan persengketaan sebagaimana yang berlaku di Indonesia. Jika diteliti, 
pandangan beliau ini bertepatan dengan falsafah jenayah dan hukuman dalam 
Islam yang menyeimbangkan antara menghukum dan mengislah (Sucipto et 
al., 2024). Oleh kerana fatwa di Malaysia bertindak sebagai asas kesalahan bagi 
jenayah ajaran sesat, maka sayugianya fatwa-fatwa tersebut tidak bersifat 
menghukum semata tetapi juga megandungi unsur-unsur pemulihan yang 
sistematik dan berkesan.  

 
Sighah fatwa semasa berkaitan ajaran sesat di Malaysia yang memfokuskan 
kepada penerangan ciri-ciri kesesatan, penetapan hukum dan syor tindakan 
perundangan menjadikannya lebih cenderung kepada punitif tanpa adanya 
unsur-unsur pemulihan yang sistematik. Ketiadaan unsur-unsur pemulihan 
seperti dialog, kaunseling dan pemulihan akidah menjadikan peranan fatwa 
lebih kepada instrumen pengesahan kesalahan dan justifikasi kepada tindakan 
penguatkuasaan semata berbanding pemulihan akidah dan sosial. Hal ini 
menyebabkan wujudnya jurang antara tuntutan syariat Islam yang 
menekankan pemulihan akidah melalui tarbiah dan dakwah dengan 
pendekatan fatwa di Malaysia yang lebih menghukum berbanding memulih.  

 
Selain itu, sighah punitif tanpa disertai dengan elemen panduan pemulihan 
dan tindakan susulan turut menimbulkan kekangan kepada agensi pelaksana 
seperti Jabatan Agama Islam Negeri (JAIN) dan Jabatan Pendakwaan Syariah. 
Hal ini kerana, fatwa hanya mengisytiharkan sesuatu ajaran itu sebagai sesat 
dan menyeleweng tanpa disertai dengan prosedur operasional yang jelas 
tentang bagaimana pihak berkuasa harus menangani pengikut ajaran sesat 
tersebut khususnya dalam konteks pemulihan akidah, dialog, pendidikan atau 
tindakan berperingkat sebelum pendakwaan. Ketiadaan panduan restoratif ini 
menyebabkan agensi pelaksana cenderung menggunakan pendekatan 
undang-undang secara langsung seperti pendakwaan tanpa adanya peluang 
kepada pemulihan atau pengembalian semula pesalah ke pangkal jalan. Lebih 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

250 

membimbangkan lagi, ia mengabaikan dimensi tarbiah dan hikmah yang 
sepatutnya menjadi sebahagian daripada pendekatan Islam dalam menangani 
kes-kes penyelewengan akidah.  

 
Justeru, terdapat keperluan mendesak untuk menyemak dan menstruktur 
semula sighah fatwa semasa dengan memasukkan elemen-elemen keadilan 
restoratif. Langkah ini bukan sahaja membuka ruang kepada pemulihan 
akidah pelaku bahkan turut menyediakan panduan yang lebih menyeluruh 
dan berkesan bagi pelaksanaan prinsip keadilan restoratif oleh agensi-agensi 
pelaksana. Antara cadangan sighah fatwa yang boleh dimasukkan dalam 
kandungan fatwa sedia ada selain penerangan ciri-ciri kesesatan, penetapan 
hukum, syor tindakan perundangan dan seruan taubat adalah syor tindakan 
bimbingan dan pemulihan seperti “Jawatankuasa Fatwa mengesyorkan agar 
tindakan bimbingan dan pemulihan akidah dilaksanakan dengan berhemah terhadap 
individu yang terlibat khususnya sebelum sesuatu tindakan undang-undang 
dikenakan selagi mana tidak terdapat unsur keingkaran berterusan atau ancaman 
kepada ketenteraman awam dan akidah umat Islam selaras dengan tuntutan syariat 
iaitu al-Islah dan Hifz al-Din”. 
 

2) Pelaksanaan Proses Runding Cara Akidah  
 

Pemulihan akidah sebelum hukuman dijatuhkan kepada mereka yang 
terpesong akidah adalah satu tuntutan dalam Islam. Menurut pandangan yang 
rajih, pemerintah diwajibkan menawarkan proses istitabah kepada mereka 
yang murtad sebelum dijatuhi hukuman hudud (Audah, 2005). Langkah ini 
bertujuan untuk memulihkan akidah yang telah terpesong agar kembali selaras 
dengan ajaran Islam yang sebenar. Pendekatan ini sejajar dengan prinsip 
Maqasid Syariah khususnya keutamaan menjaga agama sebagai aspek tertinggi 
dalam hierarki syariah. Catatan sejarah menunjukkan bahawa tuntutan 
pemulihan akidah ini menjadi pegangan para khulafa al-Rasyidin ketika 
menguruskan kes akidah. Saidina Abu Bakar, Saidina Umar dan Saidina Ali 
tidak tergesa-gesa menjatuhkan hukuman kepada pesalah murtad tetapi 
terlebih dahulu mengadakan sesi nasihat, dialog dan perdebatan sebagai 
langkah pemulihan akidah (Azdi et al., 2013).  
 
Dalam konteks Malaysia, kes ajaran sesat lazimnya diselesaikan melalui 
tindakan punitif seperti denda, penjara mahupun sebatan (Mohamed Fathillah 
et al., 2023). Namun begitu, terdapat juga beberapa kes ajaran sesat yang 
dilaporkan mengintegrasikan prinsip restoratif seperti kes Mohamed bin Ya dan 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

251 

Lain-Lain lwn Pendakwa Syarie Kelantan dan kes Abdul Kahar Ahmad (Dimon et 
al., 2019). Berbeza dengan kes permohonan keluar Islam yang 
memperuntukkan proses runding cara akidah, kes ajaran sesat tidak 
diperuntukkan proses runding cara akidah. Proses runding cara akidah adalah 
satu proses pemulihan yang melibatkan kaunseling, nasihat dan bimbingan 
yang dilakukan sebelum sesuatu keputusan kehakiman dibuat dan dalam 
konteks perundangan syariah semasa di Malaysia, proses ini hanya 
dilaksanakan bagi kes permohonan keluar Islam sahaja.  

 
Setelah permohonan tersebut dikemukakan di Mahkamah Syariah, hakim akan 
menangguhkan kes dan meminta pemohon dirujuk ke Jabatan Mufti bagi 
proses runding cara akidah dalam tempoh yang ditetapkan. Sekiranya tamat 
tempoh tersebut dan pemohon tidak bertaubat serta tetap dengan keputusan 
meninggalkan Islam, maka barulah hakim akan memutuskan bahawa 
pemohon bukan lagi beragama Islam. Bagi kes ajaran sesat, tiada proses 
runding cara akidah diperuntukkan. Selepas selesai perbicaraan dan pelaku 
disabitkan bersalah, hakim akan terus menjatuhkan hukuman tanpa dirujuk 
terlebih dahulu ke Jabatan Mufti bagi proses runding cara akidah (Wan Ismail 
et al., 2024). Pendekatan ini menjadikan amalan menghukum lebih dominan 
berbanding pemulihan dalam kes ajaran sesat. 

 
Perbezaan proses pengendalian ini menunjukkan ketidakkonsistenan 
penerapan keadilan restoratif walaupun kedua-dua kes tersebut melibatkan 
akidah dan keyakinan yang terpesong. Kesan daripada pengamalan ini 
menyebabkan tercicirnya peluang untuk pemulihan awal bagi pelaku ajaran 
sesat sedangkan terdapat daripada kalangan mereka yang boleh bertaubat 
sebelum hukuman disabitkan sekiranya diberi ruang pemulihan lebih awal. 
Keadaan ini bukan sahaja bercanggah dengan tuntutan Islam yang menuntut 
proses taubat sebelum hukuman tetapi juga menjejaskan prinsip keadilan 
apabila pesalah tidak diberikan ruang untuk memperbaiki kesalahan yang 
dilakukan sebelum disabitkan hukuman.  
 
Proses runding cara akidah bagi kesalahan ajaran sesat adalah sangat perlu dan 
relevan untuk diwujudkan dalam konteks perundangan syariah Malaysia. 
Sebagai asas pembaharuan, Seksyen 103(1) Akta Tatacara Jenayah Syariah 
(Wilayah-Wilayah Persekutuan) 1997 Akta 560 yang berbunyi “pada mana-mana 
peringkat apa-apa perbicaraan sebelum penghakiman diberikan, Pendakwa boleh jika 
difikirkannya patut memberitahu Mahkamah bahawa dia tidak bercadang untuk 
mendakwa tertuduh selanjutnya atas pertuduhan itu dan sesudah itu semua prosiding 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

252 

atas pertuduhan itu terhadap tertuduh bolehlah digantung dengan kebenaran 
Mahkamah dan jika digantung sedemikian, tertuduh hendaklah dilepaskan daripada 
pertuduhan itu” boleh dijadikan sebagai punca kuasa. Seksyen ini jelas 
menyebutkan bahawa Pendakwa Syarie boleh untuk menghentikan prosiding 
pendakwaan pada mana-mana peringkat perbicaraan sebelum keputusan atau 
penghakiman dibuat oleh mahkamah. Justeru, proses runding cara akidah 
wajar dilakukan semasa di peringkat perbicaraan. Berdasarkan kepada kuasa 
yang diperuntukkan ini, Pendakwa Syarie boleh menghentikan pertuduhan 
dan pendakwaan terhadap pelaku sekiranya didapati dia mengaku bersalah 
atas perbuatannya dan bertaubat semasa proses runding cara akidah 
dijalankan.  

 
Selain itu, proses ini juga menggunapakai pendekatan yang sama dengan kes 
permohonan keluar Islam iaitu proses runding cara ini mestilah dikendalikan 
oleh pegawai daripada Jabatan Mufti dengan menggunapakai kaedah nasihat, 
kaunseling, bimbingan dan dialog (Dimon et al., 2018). Namun begitu, proses 
ini mestilah dilaksanakan dalam keadaan tidak memprejudiskan hak tertuduh. 
Hal ini kerana, tertuduh belum lagi terbukti bersalah pada peringkat ini. 
Justeru, sebarang intervensi seperti runding cara akidah perlu dilakukan 
dengan berhati-hati supaya tidak dianggap sebagai satu bentuk tekanan untuk 
mengaku salah dan tidak mencetus persepsi prejudis terhadap tertuduh. Oleh 
itu, proses runding cara akidah ini mestilah bersifat sukarela dan berbentuk 
dakwah dan bukannya bersifat siasatan atau pemaksaan pengakuan. 
Pelaksanaan proses ini juga mestilah dibuat dalam kerangka diversion program 
iaitu pemulihan luar mahkamah secara sukarela tanpa mengganggu proses 
perundangan atau menggugurkan prinsip keadilan dan hak awam. Segala 
kenyataan semasa sesi runding cara ini juga tidak boleh direkodkan sebagai 
keterangan rasmi dan tidak boleh digunakan terhadap tertuduh di mahkamah.  

 
Dari segi pelaksanaan, proses ini diberikan secara sukarela kepada pelaku pada 
setiap peringkat perbicaraan sebelum sesuatu penghakiman diputuskan. 
Pegawai runding cara akidah yang dilantik berperanan menawarkan sesi 
penerangan, nasihat, kaunseling atau dialog kepada tertuduh. Jika tertuduh 
dengan kerelaannya sendiri mengakui kesalahan dan bertaubat serta 
direkodkan taubatnya itu, maka laporan taubat tersebut akan dihantar ke 
Pendakwa Syarie dan Pendakwa Syarie boleh menarik balik pertuduhan dan 
pendakwaan terhadapnya serta mahkamah akan membebaskan tertuduh. Ini 
selaras dengan prinsip keadilan restoratif iaitu memperbaiki akidah pelaku 
dan memulihkan hubungan sosial. Namun, jika tertuduh menafikan kesalahan 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

253 

atau enggan bertaubat, maka proses perundangan akan berjalan seperti biasa. 
Sehubungan itu, jalinan kerjasama antara Jabatan Mufti dengan Bahagian 
Penguatkuasaan dan Pendakwaan Syarie perlu diwujudkan bagi 
membolehkan pelaksanaan proses runding cara akidah ini dilakukan. 

 
Dari sudut perundangan, pelaksanaan proses ini tidak menimbulkan sebarang 
halangan kerana undang-undang syariah di Malaysia khususnya Akta 
Tatacara Jenayah Syariah tidak secara khusus menghalang usaha pemulihan 
atau rundingan selagi mana ia tidak mengganggu prosiding mahkamah. 
Malah, prinsip umum pentadbiran keadilan memberi ruang kepada 
penyelesaian yang bersifat pemulihan khususnya jika dilakukan sebelum 
penghakiman dibuat. Proses runding cara ini boleh dianggap sebagai 
sebahagian daripada langkah pemulihan dan nasihat agama yang diiktiraf 
dalam konteks perundangan Islam selaras dengan matlamat syariah dalam 
memelihara akidah dan memulihkan individu yang tersasar. Dengan 
terlaksananya proses runding cara akidah ini, maka fungsi Jabatan Mufti 
bukan hanya mengeluarkan fatwa tetapi juga dapat digerakkan untuk 
membantu memulihkan pesalah ajaran sesat dan seterusnya meluaskan 
peranannya dalam menerapkan keadilan restoratif dalam kes yang berkaitan 
akidah. Berikut merupakan carta alir pelaksanaan proses runding cara akidah 
bagi kesalahan ajaran sesat. 

 
Tindakan Penguatkuasaan 

 
 

Pertuduhan & Pendakwaan 
 
 

 
 
 

 

   
 

 
 

Rajah 1. Pelaksanaan Proses Runding Cara Akidah 
 

Mengaku 
Bersalah + 
Bertaubat 

Tuduhan 
ditarik balik 

& 
dibebaskan 

Tidak 
Mengaku 

Bersalah + 
Enggan 

Bertaubat 

Tawaran Runding Cara 
Akidah 

Perbicaraan 

Penghakiman 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

254 

3) Penglibatan Jabatan Mufti dalam Proses Istitabah atau Pemulihan 
Akidah 

 
Proses istitabah dalam konteks Malaysia adalah merujuk kepada proses 

pemulihan akidah pasca penghakiman bagi kesalahan berkaitan akidah 
termasuklah kesalahan ajaran sesat yang sedang dilaksanakan di negeri 
Selangor di bawah kendalian unit al-Riqab, Majlis Agama Islam Selangor 
(MAIS). Dalam satu kajian, Dimon et al. (2019) menjelaskan bahawa selain 
kesalahan berkaitan akidah, Seksyen 54 (1) Enakmen Jenayah Syariah 
(Selangor) 1995 juga memperuntukkan proses istitabah bagi kesalahan di 
bawah Seksyen 9 (mempersendakan ayat al-Quran atau al-Hadis), Seksyen 10 
(menghina atau menyebabkan dipandang hina agama Islam) dan Seksyen 11 
(memusnahkan atau mencemarkan tempat beribadat) serta Seksyen 61(3)(b)(x)  
Enakmen Pentadbiran Agama Islam Negeri Selangor Tahun 2003 berkaitan 
pengisytiharan bahawa seseorang itu bukan lagi orang Islam.  
 
Proses ini dijalankan di Pusat Pemurnian Akidah Baitul Iman, Hulu Yam, 
Selangor dengan mengguna pakai Modul Istitabah MAIS 2017 dan 
pelaksanaan proses istitabah ini adalah dikendalikan sepenuhnya oleh MAIS 
(Wan Ismail et al., 2024). Secara dasarnya, Selangor yang setakat ini diketahui 
melaksanakan proses istitabah bagi kesalahan ajaran sesat. Oleh itu, 
perbahasan mengenai proses istitabah ini adalah merujuk kepada negeri 
Selangor. Walaupun beberapa negeri ada memperuntukkan hukuman 
alternatif pengkomitan pesalah ke pusat pemulihan yang diwartakan bagi 
kesalahan akidah seperti Wilayah Persekutuan dan Pahang, namun sehingga 
kini proses istitabah masih belum dilaksanakan di kedua-dua negeri tersebut. 
Justeru, pengendalian kes ajaran sesat di Pahang dan Wilayah Persekutuan 
lebih tertumpu kepada hukuman punitif semata tanpa adanya proses 
pemulihan akidah. 

 
Berbeza dengan runding cara akidah yang dicadangkan di atas, istitabah 
adalah proses pemulihan pasca penghakiman. Ini bermakna, proses pemulihan 
akidah berlaku selepas menjalani hukuman punitif (Ismail et al., 2018). Adapun 
runding cara akidah adalah proses pemulihan akidah sebelum penghakiman. 
Penelitian terhadap Enakmen Pentadbiran Agama Islam (Negeri Selangor) 
2003 serta undang-undang syariah Selangor lainnya, tiada satu pun 
peruntukan yang menyatakan bahawa kuasa atau pelaksanaan proses istitabah 
hanyalah eksklusif kepada MAIS sahaja. Secara dasarnya, MAIS memang 
bertanggungjawab secara umum dalam hal ehwal Islam di negeri tersebut 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

255 

sepertimana yang dinyatakan pada Seksyen 6,Enakmen Pentadbiran Agama 
Islam (Negeri Selangor) 2003, namun kerja-kerja pelaksanaan boleh dijalankan 
bersama agensi lain termasuklah Jabatan Mufti. 
 
Tambahan lagi, tiada mana-mana peruntukan dalam mana-mana peraturan 
atau arahan amalan yang melarang Jabatan Mufti daripada terlibat sama dalam 
proses istitabah. Selagi mana ia dilakukan dengan koordinasi bersama MAIS, 
maka ia adalah sah dari sudut perundangan. Keterlibatan Jabatan Mufti dalam 
proses istitabah adalah sesuatu yang perlu khususnya dari sudut perangkaan 
dan pelaksanaan modul pemulihan. Hal ini bagi memastikan proses 
pemulihan konsisten dengan fatwa yang dikeluarkan. Proses istitabah yang 
dijalankan tanpa penyelarasan dengan fatwa berisiko mewujudkan 
percanggahan pendekatan antara modul pemulihan dengan bentuk 
penyelewengan yang telah difatwakan. Misalnya, sesuatu ajaran sesat yang 
telah difatwakan sesat secara rasmi, maka pendekatan pemulihan perlu 
menjurus kepada penolakan bentuk-bentuk penyelewengan ajaran tersebut 
dan bukan sekadar pendidikan umum. 
 
Selain itu, Jabatan Mufti juga memiliki kepakaran dalam bidang akidah, 
usuluddin dan perbandingan agama satu aspek yang tidak dimiliki oleh MAIS. 
Penglibatan pakar-pakar akidah ini secara bersama dalam merangka modul 
pemulihan dapat memastikan kandungan modul tersebut mempunyai asas 
syariah yang sahih serta tidak bercanggah dengan disiplin ilmu akidah Islam. 
Di samping itu, modul pemulihan yang dibangunkan tanpa penglibatan 
Jabatan Mufti berisiko untuk terdedah kepada kelemahan epistemologi seperti 
pendekatan yang terlalu umum, tidak menyentuh aspek bidaah dan syirik 
secara tuntas atau tidak selaras dengan manhaj ahli sunnah wal jamaah.  

 
Justeru, penglibatan Jabatan Mufti dalam proses istitabah adalah sesuatu yang 
perlu. Amalan semasa yang dilaksanakan di negeri Selangor menunjukkan 
bahawa proses istitabah hanya diuruskan oleh MAIS sepenuhnya melalui Unit 
Al-Riqab tanpa penglibatan yang signifikan daripada Jabatan Mufti. 
Sehubungan itu, bentuk pembaharuan yang diketengahkan adalah 
penglibatan bersama Jabatan Mufti dalam proses istitabah khususnya dari 
sudut perangkaan dan pelaksanaan modul pemulihan. Keterlibatan Jabatan 
Mufti ini secara tidak langsung mengintegrasikan keadilan restoratif dengan 
memastikan bahawa institusi fatwa bukan sekadar berperanan mengeluarkan 
fatwa tetapi juga berperanan dalam pemulihan dan pengislahan akidah.  
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

256 

5. KESIMPULAN 
 

Kesimpulannya, fatwa berkaitan ajaran sesat di Malaysia secara asasnya 
lebih cenderung kepada pendekatan punitif dengan syor tindakan 
perundangan sebagai keutamaan berbanding pemulihan akidah. Peranan 
institusi fatwa dalam menangani kesalahan ajaran sesat juga lebih tertumpu 
kepada mengeluarkan hukum dan mengesahkan status sesuatu ajaran yang 
bersifat punitif, manakala fungsinya sebagai saluran pemulihan dan 
bimbingan akidah masih belum menonjol. Berpaksikan kepada permasalahan 
tersebut, kajian ini mengetengahkan tiga bentuk pembaharuan utama bagi 
mengintegrasikan prinsip keadilan restoratif dalam kerangka fatwa. Pertama, 
penstrukturan semula sighah fatwa berkaitan ajaran sesat dengan 
memasukkan syor tindakan pemulihan sebagai pelengkap kepada pendekatan 
punitif. Kedua, melaksanakan proses runding cara akidah seumpama yang 
dilaksanakan dalam kes permohonan keluar Islam sebagai ruang dialog dan 
bimbingan sebelum tindakan undang-undang diambil. Ketiga, penglibatan 
Jabatan Mufti dalam proses istitabah atau pemulihan akidah pasca 
penghakiman khususnya dari sudut perangkaan dan pelaksanaan modul 
pemulihan. Implikasi daripada pembaharuan ini membolehkan fatwa dan 
institusinya memainkan peranan dengan lebih proaktif dalam mendepani 
cabaran keruntuhan akidah melalui proses pemulihan yang sistematik. 
Dengan ini, institusi fatwa tidak lagi hanya dilihat sebagai badan normatif, 
tetapi juga sebagai instrumen pentadbiran agama yang berkesan dalam 
pemulihan sosial dan spiritual. 
  



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

257 

6. RUJUKAN 
 
Alam, S., Aunuh, N., & Fajrin, Y. A. (2024). The Concept of Restorative Justice 

in Islamic Criminal Law: Alternative Dispute Settlement Based on Justice. 
4th International Conference on Law Reform, KnE Social Sciences, 2024, 642–
651. https://doi.org/10.18502/kss.v8i21.14779 

Amin, F. (2023). Restorative Justice in the Perspective of Islamic Law and 
Judicial Principles. Ratio Legis Journal, 2(4), 1524–1536. 

Audah, A. Q. (2005). Al-Tashri’ al-Jina’i al-Islami Muqaranan Bi al-Qanun al-Wad’i. 
Maktabah Dar al-Turath. 

Azdi, W. M. F., Musa, M. R., Abd Rahman, A., Zakaria, M. Z., & Mat Yaacob, 
M. F. (2013). Model Istitabah Cadangan Konsep dan Pelaksanaannya 
dalam Intervensi Permasalahan Riddah Kontemporari di Malaysia. Jurnal 
Al-Abqari, 3, 57–71. 

Bernama. (2025). 23 Kes Ajaran Sesat Dikesan Di Selangor Sejak 2019 - Exco. 
Bernama. https://www.bernama.com/bm/news.php?id=2442545 

Dimon, Z. (2020). Penguatkuasaan Kesalahan Berhubung Fatwa dalam 
Undang-undang Jenayah Syariah di Malaysia. Journal of Muwafaqat, 3(1), 
116–129. 

Dimon, Z., Azizan,  nurzatil ismah, Ismail, N., Mohd Effendy, N., Abd. Ghani, 
H., Hassan, Z., Mat Piah, N., & Abdullah@Zakaria, M. R. (2018). 
Pendekatan Istitabah Melalui Runding Cara Akidah di Jabatan Mufti 
Selangor dan Permasalahan Berkaitan. In 4th International Conference on 
Islamiyyat Studies. 

Dimon, Z., Azizan, N. I., & Ismail, N. (2019). Pendekatan Taubat (Istitabah) bagi 
Kesalahan Ajaran Sesat di Baitul Iman, Selangor: Sorotan kes Abdul Kahar 
Ahmad. Journal of Muwafaqat, 2(1), 1–15. 
https://muwafaqat.kuis.edu.my/index.php/journal/article/download/35/2
6/27 

Haji Zainol, I. N., Mohammad, T., & Azman, A. (2024). Sistem Keadilan Juvana 
di Malaysia: Empat Prospek Penambahbaikan. Kajian Malaysia, 42(1), 209–
239. https://doi.org/10.21315/km2024.42.1.10 

Hashim, H., Wan Ismail, W. A. F., Baharuddin, A. S., Abdul Mutalib, L., Mamat, 
Z., Mohammed Hassan, B. M., & Jusof, N. (2022). Hukuman Alternatif Di 
Mahkamah Syariah: Satu Penjelasan Dari Sudut Pentafsiran dan 
Keperluan Kepada Penilaian Terhadap Peruntukan Perundangan Di 
Dalam Akta/Enakmen Kesalahan Jenayah Syariah Negeri-Negeri. 6th 
Muzakarah Fiqh & International Conference 2022 (6th MFIFC 2022), 407–419. 

Ilahi, M. R., Irfan, M. N., Kamarusdiana, K., Hidayatulloh, H., & Zulfa, E. A. 
(2024). Fatwa Institutions in Handling Religious Blasphemy Crimes in 
Indonesia and Malaysia. Al-Ahkam, 34(1), 33–62. 
https://doi.org/10.21580/ahkam.2024.34.1.18624 

Ismail, N., Dimon, Z., Azizan, N. I., Mohd Effendy, N., Abd Ghani, H., Hassan, 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

258 

Z., Mat Piah, N., & Abdullah @ Zakaria, M. R. (2018). Penggunaan Modul 
Istitabah Dalam Mengendalikan Kesalahan Akidah Di Selangor. In 4th 
International Conference on Islamiyyat Studies. 

Ismail, N., Omar, A. F., & Jamaluddin, A. R. (2023). Perspektif Mufti Berkaitan 
Faktor Penerimaan dan Penolakan Fatwa di Malaysia. BITARA 
International Journal of Civilizational Studies and Human Sciences, 6(4), 10–18. 

Jalil, M. A. (2024). Kepercayaan GISBH sama seperti al-Arqam yang difatwa sesat 
pada 1994 - JK Fatwa NS. Berita Harian Online. 
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2024/10/1307808/kepercaya
an-gisbh-sama-seperti-al-arqam-yang-difatwa-sesat-pada-1994 

Madfa, L. (2016). Bekas pemimpin ajaran sesat bertaubat. Selangorkini. 
https://arkib.selangorkini.my/2016/05/bekas-pemimpin-ajaran-sesat-
bertaubat/?utm_source=chatgpt.com 

Mahmud, A. T., Subri Mohd, I. M., & Abdul Majid, N. (2024). Peraturan Majlis 
Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Ygama Islam Malaysia 2022: Ulasan 
Terhadap Pindaan Jawatankuasa Muzakarah Majlis Kebangsaan Bagi Hal 
Ehwal Agama Islam. Journal of Fatwa Management and Research, 29(3), 90–
110. https://doi.org/https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.29no3.589 

Md Abdul Salam, N. Z., Abdul Wahab, N., & Mohamad Dahalan, H. (2021). 
Mitigation In Syariah Courts: Judgment Based On Restorative Justice And 
Rehabilitation. Journal of Fatwa Management and Research, 26(2), 227–240. 
www.jfatwa.usim.edu.my 

Md Abdul Salam, N. Z., & Mohammad Fadli, N. S. A. (2023). Sulh Norma 
Baharu: Aplikasi dalam Kes Mal di Mahkamah Syariah Negeri Selangor. 
Journal of Muwafaqat, 6(2), 61–79. 

Mohamed Fathillah, M. F., Niteh, M. Y., Ahmad, A. B., Mohd Noor, M. S., & 
Shahabudin, M. F. R. (2023). Amalan Istitabah dalam Perlaksanaan 
Pemulihan Akidah di Malaysia. Jurnal Pengajian Islam, 16(1), 1–8. 
https://doi.org/10.53840/jpi.v16i1.232 

Mohd Azam, S. B. (2016). Amalan restoraktif dalam program perlindungan dan 
pemulihan remaja hamil luar nikah di Malaysia. The Malaysian Journal of 
Social Administration, 12(1), 100–135. 
https://doi.org/10.22452/mjsa.vol12no1.5 

Nasri, M. S., & Md Noor, R. (2024). Kedudukan Keterangan Pendapat Mufti 
Menurut Undang-Undang Keterangan Di Malaysia: Adakah Sebagai 
Pakar? Journal of Shariah Law Research, 9(2), 185–206. 

Nasrul, M. A. D., Said, M. H. M., Shah, N. A. M. A., & Ghani, S. A. (2024). 
Peranan dan Cabaran Pusat Mediasi Mahkamah dalam Penyelesaian Kes 
Pertikaian di Malaysia. Kanun: Jurnal Undang-Undang Malaysia, 36(1), 121–
144. https://doi.org/10.37052/kanun.36(1)no7 

Sabri, F. A. (2018). Membangun fiqih toleransi: Refleksi terhadap fatwa-fatwa 
aliran sesat di Indonesia. Al-Ihkam: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial, 13(1), 
145–166. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v13i1.1612 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

259 

Saifuddin, S., Mat Salleh, M. K., Ali Tajuddin, H. H., & Yahya, M. A. (2024). 
Importance of Gazettement of Fatwa In The Enforcement of Syariah 
Criminal Law In Malaysia: An Analysis. Al-Qanatir International Journal of 
Islamic Studies, 33(4), 20–31. 

Salam, N. Z. M. A., Dahalan, H. M., & Wahab, N. A. (2021). Aplikasi Keadilan 
Restoratif dan Hukuman Rehabilitasi Dalam Prosiding Jenayah Syariah. 
Proceeding of 8th International Research Management and Innovation 
Conference (8th IRMIC 2021), 131–143. 

Salleh, N. H. M. (2019). Ahli akademik dakwa fatwa Syiah sesat untuk kepentingan 
agamawan. Free Malaysia Today. 
https://www.freemalaysiatoday.com/category/bahasa/2019/09/22/ahli-
akademik-dakwa-fatwa-syiah-sesat-untuk-kepentingan-agamawan 

Samudin, S. A., & Zaim, A. B. M. (2025). Kajian Kes Ajaran Sesat Di Wilayah 
Persekutuan Kuala Lumpur. Jurnal Pengajian Islam, 18(1), 56–82. 

Selangor, M. A. I. (2022). Awas: Hati-Hati Ancaman Ajaran Sesat. Artikel Dakwah 
Majlis Agama Islam Selangor. https://mais.gov.my/artikel-dakwah/awas-
hati-hati-ancaman-ajaran-sesat/ 

Sucipto, H., Suaedi, F., Setijaningrum, E., Amiati, M., & Nasution, R. S. (2024). 
Transforming Public Trust in Restorative Justice: An Islamic and Social 
Law Perspective on the Prosecutor’s Role in the Contemporary Era. 
MILRev: Metro Islamic Law Review, 3(2), 364–387. 
https://doi.org/10.32332/milrev.v3i2.9938 

Suhaimi, M. A., Idham, M. A., & Wan Khairuldin, W. M. K. F. (2024). The 
Sighah Fatwa and Its Significance in Malaysia. International Journal of 
Academic Research In Business and Social Sciences, 14(12), 3308–3316. 
https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v14-i12/24306 

Suhartati, Musyahid, A., Sultan, L., & Syatar, A. (2024). Umar Bin Khattab’s 
Philosophical Ijtihad Thinking On The Restorative Justice Approach In 
Islamic Criminal Law. AL RISALAH: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum, 24(2), 
224–245. https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557 

Suparno, Rusli, & Hidaya, I. (2024). A New Restorative Justice Paradigm in the 
Sociology of Islamic Law in Indonesia: Nahdlatul Ulama and 
Muhammadiyah’s Responses to Corruption Cases. Syariah: Jurnal Hukum 
Dan Pemikiran, 24(2), 480–502. https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i2.16221 

Urus, N. S. T., Al-Jarumi, M. A. A. R., Samsudin, M. S., & Yusoff, M. (2022). 
Hisbah (Ombudsmen) is A Mechanism for Resolving Enforcement Issues 
in Malaysia: Changes and Difficulties. International Journal of Academic 
Research in Business and Social Sciences, 12(1), 1933–1941. 
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i1/12256 

Wan Ismail, W. Z., Mohamad Dahalan, H., & Mat Rashid, A. (2024). 
Pelaksanaan Proses Istitabah: Satu Perbandingan Antara Negeri Selangor 
dan Negeri Sembilan. Journal of Muwafaqat, 7(2), 41–55. 

Wan Muhammad, R. (2018). Keadilan Restoratif dan Retributif dalam Syariah 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa |  مجلة إدارة و�حوث الفتاوى 

Januari 2026 | Vol. 31 No.1| ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 
 

260 

dan di Malaysia: Satu Sorotan. Journal of Contemporary Islamic Law, 3(1), 35–
41. https://doi.org/10.26475/jcil.2018.3.1.05 

Wan Muhammad, R. (2020). Forgiveness and Restorative Justice in Islam and 
the West: A Comparative Analysis. ICR Journal, 11(2), 277–297. 
https://doi.org/10.52282/icr.v11i2.786 

Wilayah Persekutuan, P. M. (2024a). Fatwa Berkenaan Dengan Ajaran Dan 
Fahaman Yang Dibawa Oleh Suhaini Bin Mohammad. In Warta Kerajaan 
Persekutuan (P.U. (B) 404). https://doi.org/10.3138/9781487548742-005 

Wilayah Persekutuan, P. M. (2024b). Fatwa Berkenaan Dengan Penyelewengan 
Ajaran Dan Fahaman Asmaul Husna Yang Dibawa Oleh Dr. Wan Maseri 
Binti Wan Mohd. In Warta Kerajaan Persekutuan. 
https://doi.org/10.3138/9781487548742-005 

Zafrullah, M. A. (2023). Penerapan Keadilan Restoratif (Restorative Justice), Apa 
Syarat-Syaratnya? Fakta Hukum Lembaga Bantuan Hukum Pengayoman 
Universitas Katolik Parahyangan. 
https://lbhpengayoman.unpar.ac.id/penerapan-keadilan-restoratif-
restoratif-justice-apa-syarat-syaratnya/ 

Zain, R. M. (2020). “Rasul Melayu” ditahan lagi. Berita Harian Online. 
https://www.bharian.com.my/berita/kes/2020/09/733745/rasul-melayu-
ditahan-lagi 

 
Penafian 
Pandangan yang dinyatakan dalam artikel ini adalah pandangan penulis. Jurnal Pengurusan dan 
Penyelidikan Fatwa tidak akan bertanggungjawab atas apa-apa kerugian, kerosakan atau lain-lain 
liabiliti yang disebabkan oleh / timbul daripada penggunaan kandungan artikel ini. 
 
 

 

 

 

 

 


	3. METODOLOGI
	4. HASIL DAPATAN DAN PERBINCANGAN
	5. KESIMPULAN

