
 
 

  

 
 

 

 
© The Authors 2026. Published by Penerbit USIM. This is an open access article under the 
CC BY 4.0 license. 
 

 
 
JAN 2026 | VOL. 31 | NO. 1 
ISSN: 2232-1047 eISSN: 0127-8886 
www.jfatwa.usim.edu.my 

 علاقة المشابهة بين الاجتهاد والقياس والتعليل عند الأصوليين:
 ضوء مقاصد الشريعة   تأصيلية في دراسة    

 
The Similarity Between Ijtihād, Qiyās, And Taʿlīl: A Foundational Study in Light of 

The Objectives of Sharīʿah 
 

Abdoul-Hamid Ouedraogo1a*, Wan Mohd Yusof Wan Chik2b and Ahmad Iqbal Mohd Fadzli3c;   
 

aFaculty of Islamic Contemporary Studies, University Sultan Zainal Abidin, 21300 Kuala Nerus,  
Terengganu, MALAYSIA.  

E-mail: abdoulhamid28385@gmail.com1 
bResearch Institute for Products and Islamic Civilization (INSPIRE), Faculty of Islamic Contemporary Studies, 

University Sultan Zainal Abidin Kuala Nerus, Terengganu, MALAYSIA, 
E-mail: mohdyusof@unisza.edu.my2 

cFaculty of Islamic Contemporary Studies, University Sultan Zainal Abidin Kuala Nerus,  
Terengganu, MALAYSIA 

E-mail: iqbalfadzli.edu@gmail.com3 

 
*Corresponding Author: abdoulhamid28385@gmail.com  
Received: 17 September    Accepted: 1 January 2026          Published: 30 January 2026 
DOI: https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31no1.755 

 
ABSTRACT 

 
 

Islamic legal theory (uṣūl al-fiqh) provides the 
methodological foundation for deriving rulings and 
regulating juristic reasoning. Among its core tools, 
ijtihād, qiyās, and taʿlīl exhibit a complex conceptual 
and methodological overlap that has sparked 
extensive debate, particularly regarding whether 
qiyās should be viewed as a purely ijtihād-based act 
or an independent source of law. This study 
addresses the problem of terminological and 
functional ambiguity among these tools and its 
impact on the application of maqāṣid al-sharīʿah in 
contemporary contexts. It introduces an innovative 
approach by employing the concept of analogy to 
explore their interrelationship, analyzing al-Shāfiʿī’s 
foundational views and surveying the methodologies 

 الملخص 
 

يعُدّ علم أصول الفقه الإطار المنهجي الذي يضبط 
ويحدد  الإسلامية،  الشريعة  في  الاجتهاد  عملية 
بناء  الفقيه في  عليها  يعتمد  التي  الاستنباط  أدوات 
الأحكام الشرعية. ومن أبرز هذه الأدوات الاجتهاد 
أثارت  متداخلة  مفاهيم  وهي  والتعليل،  والقياس 

، خاصة في تحديد جدلاً واسعًا في التراث الأصولي
الشرعية. ينطلق  القياس ومكانته بين الأدلة  طبيعة 
هذا البحث من مشكلة التداخل المفهومي والمنهجي 
بين هذه الأدوات، وما يترتب عليه من أثر في ضبط 

mailto:abdoulhamid28385@gmail.com1
mailto:mohdyusof@unisza.edu.my2
mailto:iqbalfadzli.edu@gmail.com3
mailto:abdoulhamid28385@gmail.com
https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol.31no1.755


Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

262 
 

of major uṣūlī schools. Through a comparative and 
analytical framework, the research proposes a 
practical model that balances textual fidelity with 
maqāṣid-oriented reasoning. The implications of this 
study lie in clarifying methodological ambiguities 
and establishing a maqāṣid-driven paradigm for legal 
reasoning, opening new avenues for developing and 
regulating ijtihād in line with modern challenges . 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Keywords: Jurisprudential Ijtihād, legal analogy, 
Sharīʿah reasoning, Objectives of Sharīʿah. 

الواقع  في  الشرعية  المقاصد  وتفعيل  الاجتهاد 
خلال  من  علميًا  ابتكاراً  البحث  ويقدّم  المعاصر. 
العلاقة بين هذه  المشابهة في دراسة  اعتماد مفهوم 
من  وغيره  الشافعي  الإمام  أقوال  وتحليل  الأدوات، 
الأصولية،  المدارس  مناهج  واستقراء  الأصوليين، 

 النص والمقاصد وصولاً إلى تصور تطبيقي يوازن بين 
النوازل  معالجة  في  الأصولي  الفكر  فاعلية  ويعزز 
الفقهية. وتكمن دلالة البحث في أنه يسهم في إزالة 
مقاصدية  لمنهجية  ويؤسس  الاصطلاحي،  اللبس 
آفاقاً  يفتح  بما  والواقع،  الأصول  بين  تربط  حديثة 
متطلبات  وفق  وضبطها  الاجتهاد  أدوات  لتطوير 

 .العصر
الرئيسية  القياس :  الكلمات  الفقهي،  الاجتهاد 

 .الأصولي، التعليل الشرعي، مقاصد الشريعة
 

 قدمة الم .1
 

تعد مفاهيم الاجتهاد والقياس والتعليل من الركائز الأساسية في علم أصول الفقه، وقد تناولتها الدراسات 
الأصولية بكثرة عبر العصور، إلا أن العلاقة المفهومية والمنهجية بينها لا تزال محلّ لبس واختلاف بين الباحثين، 

ضًا أم دليلاً مستقلاً نصّبه الشارع. ويزداد هذا الإشكال خصوصًا في تحديد ما إذا كان القياس فعلاً اجتهادً� مح
هذه المفاهيم، مما يثير إشكالات في التطبيق الفقهي ويؤثر على فهم المقاصد  تعقيدًا بسبب التداخل الاصطلاحي بين

ليل أثرها الشرعية وتفعيلها في الواقع المعاصر. ومن هنا تنبع أهمية البحث في الكشف عن طبيعة هذه العلاقة، وتح
في بناء الأحكام الشرعية وربطها بالمقاصد، بما يسهم في تطوير منهجية الفقه الإسلامي وتعزيز قدرته على مواكبة 

 . القضا� المعاصرة
 

يطرح الإمام الشافعي هذه المسألة بأسلوب   الرسالة وقد تناول الأصوليون هذه الإشكالية منذ البدا�ت؛ ففي كتاب  
جدلي، فيقول: «فما القياس؟ أهو الاجتهاد؟ أم هما مفترقان؟ قلت: هما اسمان لمعنى واحد. قال: فما جماعهما؟ 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

263 
 

قلت: كل ما نزل بمسلم ففيه حكم لازم، أو على سبيل الحق فيه دلالة موجودة، وعليه: إذا كان فيه بعينه حكم، 
القياس»   والاجتهاد هو  فيه بالاجتهاد،  الحق  الدلالة على سبيل  طلُبت  بعينه،  فيه  يكن  لم  وإذا  -Al(اتباعه، 

Shāfiʿī, 1956(  . :الشافعي قوله ينقل عن  المعتمد، حيث  البصري في كتابه  المعنى أبو الحسين  ويؤكد هذا 
«كان الشافعي يسمّي القياس استدلالاً لكونه نظراً وفحصًا، ويسمّي الاستدلال كذلك قياسًا لوجود التعليل فيه» 

)Al-Baṣrī, 2000( تكشف هذه النصوص المبكرة عن عمق الإشكالية وتداخل المفاهيم، مما يجعل البحث .
 في طبيعتها وأثرها أمراً ضرورً� لفهم منهجية الاستنباط الأصولي. 

 
ينطلق هذا البحث من الحاجة إلى بناء تصور أصولي متماسك يربط بين أدوات الاجتهاد ومقاصد الشريعة، ويستفيد 

الفقهية   القضا�  المختلفة في معالجة  المدارس الأصولية  مناهج  المفهومية المعاصرةمن  العلاقة  . ويهدف إلى تحليل 
والمنهجية بين الاجتهاد والقياس والتعليل في الفكر الأصولي، ودراسة مناهج المدارس الأصولية في التعامل مع هذه 
المفاهيم وأثرها في بناء التعليل الفقهي، مع إبراز أثر هذه العلاقة في تفعيل المقاصد الشرعية ضمن الفروع الفقهية 

لواقع المعاصر. دية، وصولاً إلى اقتراح تصور نظري وتطبيقي يربط بين أدوات الاجتهاد والمقاصد الشرعية في اوالعق
وتتمحور الإشكالية حول أسئلة جوهرية تتعلق بطبيعة العلاقة بين هذه المفاهيم، وكيفية تأثير مناهج المدارس الأصولية 
في تحديد وظيفة القياس والتعليل، وما يترتب على هذا التداخل المفهومي من أثر في بناء الأحكام الشرعية وتفعيل 

 . المعاصرةتقديم تصور تطبيقي يوازن بين النص والاجتهاد في معالجة القضا� الفقهية  المقاصد، فضلاً عن إمكانية  
 

وتكمن أهمية هذا البحث في سعيه إلى إزالة اللبس الاصطلاحي بين أدوات الاستنباط الأصولية، من خلال دراسة 
تأصيلية تعتمد على مفهوم المشابهة، بما يفتح آفاقاً جديدة لفهم أعمق للوظيفة المقاصدية للفقه، ويُسهم في بناء 

البحث فيعتمد على المنهج التأصيلي التحليلي، من خلال منهجية تطبيقية تربط بين الأصول والمقاصد. أما منهج 
تتبع المفاهيم الأصولية في مصادرها التراثية وتحليلها في ضوء السياقات الفقهية والمنهجية المعاصرة، مع الاستناد إلى 

قة بين الاجتهاد المنهج المقارن في دراسة مناهج المدارس الأصولية المختلفة، وتوظيف القياس الواسع كأداة لفهم العلا
 والتعليل والقياس، وصولاً إلى بناء تصور تطبيقي يربط بين الأصول والمقاصد. 

 
ومن المتوقع أن تسهم نتائج هذا البحث في إعادة صياغة التصور الأصولي للعلاقة بين أدوات الاجتهاد، بما يحقق 
التكامل بين النص والمقاصد، ويعزز قدرة الفقه الإسلامي على تقديم حلول منهجية للقضا� المعاصرة. كما ستفتح 

ج الاستنباط، وتفعيل المقاصد الشرعية في الفروع الفقهية، بما هذه الدراسة آفاقاً جديدة أمام الباحثين لتطوير مناه
 يرسخ مكانة علم أصول الفقه كأداة حيوية للتجديد الفقهي وضبط الاجتهاد في العصر الحديث. 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

264 
 

 الدراسات السابقة2.   
 

 . مفهوم الاجتهاد، أنواعه ومجالاته 2.1
يعد الاجتهاد من أهم أدوات الاستنباط الفقهي التي اعتمدها علماء الأصول في استخراج الأحكام الشرعية، 
خاصة في المسائل التي لم يرد فيها نص صريح. وتكمن أهمية هذا المبحث في كونه يؤسس لفهم العلاقة بين الاجتهاد 

 نواعه، وبيان مجالاته المشروعة والممنوعة. والقياس والتعليل، من خلال بيان مفهوم الاجتهاد، وتحديد أ
 

  مفهوم الاجتهاد  2.2.
 Al-Fīrūzābādī, 2005; Ibn( الاجتهاد لغةً: مشتق من الجهد، وهو استفراغ الوسع لتحصيل أمرٍ شاقّ 

Fāris, 1972(.   من جمع  اختاره  ما  وأقربها  الاجتهاد،  تعريف  في  الأصوليين  عبارات  اختلفت  واصطلاحًا: 
 ;Al-Dahlawī, 1965( العلماء، وهو: استفراغ الوسع لتحصيل ظنّ بحكم شرعي عملي من دليل تفصيلي
Al-Namlah, 1999; Fayḍullāh, 1984; Kassāb, 1984( . 

 
وبعبارة أدق، استفراغ الفقيه المجتهد صاحب العقل الفقهي وسعه لتحصيل الظن بحكم شرعي، ومعنى الاستفراغ: 

فيه نص  لا  فيما  خصوصًا  المزيد،  يمكن  لا  بحيث  الطاقة   .بذل 
وقولنا "الفقيه" احتراز عن استفراغ غير الفقيه، أي من لا يملك أدوات الفهم المقاصدي للنصوص الشرعية. وقولنا 
"لتحصيل الظن" يخرج القطعيات، إذ لا اجتهاد فيها. وقولنا "الحكم الشرعي" يخرج ما ليس بحكم شرعي، كمن 

 الاجتهاد الفقهي.   يبذل الوسع لطلب الأحكام اللغوية أو العقلية، فليس ذلك من
 

وقد اكتفى بعض الأصوليين بذكر "الفقيه" في التعريف دون التصريح بالحكم الشرعي، لأن الفقه في ذاته يدل على 
العلم بالأحكام الشرعية، لا الأحكام اللغوية أو العقلية، فالفقيه إنما ينُظر إليه من حيث هو فقيه، لا من حيث هو 

 .باحث في غير الأحكام الشرعية
 

المجتهد: هو من يستفرغ وسعه في إدراك الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية أو الإجمالية، لأنّ الاستدلال مبنيّ 
. أمّا المجتهد فيه: فهو الحكم الشرعي المراد كشفه، أي الحكم المتعلق بالنازلة أو )Al-Shāfiʿī, 1998(عليهما

المسألة وما يتصل به من العلل والحِكَم والمعاني المناسبة، سواء من خلال النصوص المنصوصة أو غير المنصوصة، 
 . )Ibnu Imām, 2002(ليدخل فيه الاجتهاد المقاصدي واعتبار الغا�ت الشرعية 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

265 
 

 .أنواع الاجتهاد   2.3
يُـعَدّ الاجتهاد من أهم مباحث أصول الفقه، إذ هو الأداة التي بواسطتها يتم استنباط الأحكام الشرعية وتنـزيلها 
بتعدد  أنواعه  تتنوع  وإنما  واحدة،  صورة  على  ليس  الاجتهاد  أنّ  على  الأصوليون  اتفق  وقد  المستجدات.  على 

 الاعتبارات التي ينُظر منها إليه 
 

 أولاً: من حيث الشمول والجزئي  
فرّق الأصوليون بين الاجتهاد المطلق، وهو الذي يقتدر فيه الفقيه على النظر في جميع أبواب الفقه استنادًا 
إلى أصوله وقواعده العامة، وبين الاجتهاد الجزئي أو المتجزئ، وهو ما يختص به الفقيه في بعض الأبواب أو المسائل 

 .)Al-Ghazālī, 1993; Ibn Qudāmah, 1990(دون غيرها، بحسب تمكنه العلمي في تلك القضية  
 

 ثانياً: من حيث المرجعية والانتماء المذهبي  
 يقسم بعض الأصوليين الاجتهاد باعتبار المرجعية والانتماء المذهبي إلى: 

الاجتهاد المطلق المستقل: هو اجتهاد الفقيه الذي لا يلتزم مذهبًا بعينه، بل يبني أحكامه مباشرة على الأدلة من 
الكتاب والسنة والإجماع والقياس. أمّا الاجتهاد المقيّد أو المذهبي: فهو اجتهاد يجري داخل إطار مذهب معين، 

-Al( تهد في الترجيح بين أقواله أو تخريج الفروع على أصولهبحيث يلتزم المجتهد فيه أصول المذهب وقواعده، ويج
Āmidī, 1983; Ibnu Taymiyyah, 1995( . 

 
 ثالثاً: من حيث الوظيفة العملية 

نظر الأصوليون إلى الاجتهاد بحسب وظيفته العملية، فميّزوا بين اجتهاد الفتوى، وهو إفادة الحكم الشرعي 
للمستفتي مع مراعاة حاله وواقعه، واجتهاد القضاء الذي يختص بتنزيل الحكم الشرعي على الوقائع المتنازع فيها مع 

و الانتقائي الذي يمارسه الفقيه عند تعدد الأقوال داخل النظر في القرائن والبيئات، وكذلك الاجتهاد الترجيحي أ
 Al-Shāṭibī, 1996; Ibn(المذهب أو بين المذاهب، فيرجّح أو ينتقي ما يراه أقرب إلى النصوص والمقاصد  

Qayyim, 1991( . 
 
 
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

266 
 

 رابعاً: من حيث الموضوع 
أشار بعض الأصوليين إلى أن الاجتهاد قد يتجزأ بحسب موضوعه، فيكون اجتهادًا في الأصول عند استنباط 

 ,Al-Qarāfī( القواعد العامة، أو اجتهادًا في الفروع عند تنزيل تلك القواعد على الجزئيات والمسائل العملية
1998( . 
 
  المقاصدي   الاجتهاد:  خامساً 

 على   النوع   هذا  يقوم و   . حديثاً   بها   الاهتمام   وبرز   قديماً   العلماء   اعتمدها   التي  الاجتهاد  صور   أبرز   من   وهو
 التشريع  علل  إلى   ينُظر  بحيث   الواقع،  على  وتنزيلها  الأحكام  استنباط  عند  العامة والخاصة  الشرعية  المقاصد   اعتبار

 .والمال  والنسل  والعقل  والنفس  الدين  حفظ  مثل  تحقيقها،   الشارع  أراد  التي   والغا�ت   وحِكمه 
 

وقد قرر الشاطبي أن المقاصد بمنزلة الميزان الحاكم على الفقيه في اجتهاده، وأن إغفالها يفضي إلى الجمود على ظواهر 
. ويُـعَدّ هذا النوع من الاجتهاد أساسًا لما يُسمى )Al-Shāṭibī, 1997(النصوص دون فقه معانيها وغا�تها 

 . )IbnʿĀshūr, 1978(اليوم بـ"القياس الواسع"، الذي يربط بين علل الأحكام ومآلاتها في الواقع  
 

 أن  تأكيد   مع  الواقع،  حاجات   في سد  الاجتهاد  ومرونة  الأصولي  النظر  عمق  يعكس  التصنيف  في  التنوع  وهذا
 المستجدات  فقه   في اليوم  الأمة  تحتاجه  ما أبرز  يظل  المقاصدي   الاجتهاد

 
 مجالات الاجتهاد  -1

القول بجواز  الفقه، إذ لا يصح إطلاق  ينبغي ضبطه في علم أصول  تعد مجالات الاجتهاد من أهم ما 
الاجتهاد في كل مسألة دون تمييز بين ما يقبل الاجتهاد وما لا يقبله. وقد حرص الأصوليون على بيان حدود 

لتي يجب عليه الوقوف عند ظاهر الاجتهاد، وتحديد المواضع التي يجوز فيها للمجتهد أن يستفرغ وسعه، وتلك ا
     النص دون تجاوز.

 
 :وينقسم مجال الاجتهاد إلى قسمين رئيسيين يتمحور حولهما الاجتهاد بين جواز الاجتهاد فيهما وعدمه

 :ما يكون مجالاً للاجتهاد  -أ



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

267 
 

 :الوقائع التي لم يرد فيها نص ولا إجماع .1
يجُتهد في هذه المسائل لمعرفة حكمها من خلال القياس، أو المصالح المرسلة، أو غيرها من المصادر التبعية 

 . )Khallāf, 1995( العقلية التي اعتمدها الأصوليون في معالجة النوازل الفقهية
 :الوقائع التي ورد فيها نص قطعي الثبوت وظني الدلالة .2

يجُتهد في هذه المسائل لفهم المعنى المحتمل للنص أو مقصده، ويدخل في ذلك ما يعُرف بالقياس الواسع 
 . )Khallāf, 1995( الذي يربط بين النصوص وعللها ومآلاتها في الواقع 

  :الوقائع التي ورد فيها نص ظني الثبوت وقطعي الدلالة .3
وهذا مما يجب الاجتهاد فيه، ويكون بالبحث في طرق وصول الدلالة إليه، وكذلك التحقق من سنده 

-ibn Al( ,وجانب الضبط فيه والثقة، فيُجتهد في فحص سند النص وضبطه والتأكد من ثقة
Zuḥaylī, 1984; Khallāf, 1995(. 

 الوقائع التي ورد فيها دليل ظني الثبوت والدلالة  .4
يجُتهد أولاً في فحص السند، ثم في تحديد المعنى المراد من بين المعاني المحتملة، وفقًا للعلل والحِكَم والمقاصد  

 .) Al-Qaṭṭān, 2001( الشرعية، كما فعل الصحابة في تعاملهم مع الأحاديث النبوية
 

 :ما لا يكون مجالاً للاجتهاد -ب
 :النصوص القطعية الثبوت والدلالة .1

تشمل    لأ�ا  وردت،  تنفيذها كما  بل يجب  والدلالة،  الثبوت  القطعية  النصوص  في  الاجتهاد  يجوز  لا 
الأحكام الفقهية التي لا تحتمل التأويل. فحينئذ يجب العمل بما دلّ عليه هذا النوع من النصوص، ويحرم 

ها قطعي الثبوت والدلالة، على المجتهد محاولة الاجتهاد داخل هذه الحدود، إذ تتضمن أحكامًا فقهية دليل
 . )Ar-Ruwaytir, 2013( وعليه لا تكون محلاً حتى للتمذهب

 :لأحكام المفسّرة التي دلّ المراد منها بدلالة واضحة .2
لا تكون هذه النصوص مجالاً للاجتهاد قبل التفسير، مثل أحكام الصلاة والحج، وهي ما يعُرف بالمحكمات   

التي لا تحتاج إلى قرينة. وقد عرّف الأصوليون المفسَّر بأنه ما ينبئ عن المراد بنفسه، وفي معنى آخر: ما 
، ومن حده ما تعبّد بحكمه، بحيث يعُرف من لفظه معناه دون الحاجة إلى قرينة تفسّره، وله صفة النص

يكون المعنى التعبدي نفسه هو المقصد الأسمى الذي لا يتجاوز حدّه، ويراد به المحكمات المفسَّرة المستغنية 
هُوَ ٱلَّذِيٓ أنَزَلَ عَلَيۡكَ ٱلۡكِتَٰبَ كقوله تعالى:    )1990ālʿYa ūAb ,( عمّا يفسّرها في معرفة معانيها

ت فأَمََّا ٱلَّذِينَ فيِ قُـلُوبِهِمۡ زَيۡغ فَـيـَتَّبِعُ  بِهَٰ تٌ هُنَّ أمُُّ ٱلۡكِتَٰبِ وَأُخَرُ مُتَشَٰ كَمَٰ ۡ بَهَ مِنۡهُ ٱبۡتِغَآءَ مِنۡهُ ءَايَٰت محُّ ونَ مَا تَشَٰ



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

268 
 

وِيلَهۥُٓ إِلاَّ ٱللهَُّۗ وَٱلرَّٰسِخُونَ فيِ ٱلۡعِلۡمِ يَـقُولُونَ 
ۡ
وِيلِهِۦۖ وَمَا يَـعۡلَمُ تَأ

ۡ
نَةِ وَٱبۡتِغَآءَ تَأ نۡ عِندِ رَبنَِّاۗ وَمَا   ٱلۡفِتـۡ ءَامَنَّا بهِِۦ كُلّ مِّ

 .)47Imran-Al:(  يَذَّكَّرُ إِلآَّ أوُْلُواْ ٱلأۡلَۡبَٰبِ 
العقوبات والكفارات المقدّرة، وما هو معلوم من الدين بالضرورة، مثل الإيمان بالله، ووجوب  .3

-W. ibn M. Al( الصلاةوالزكاة، وتحريم الز� وأكل أموال الناس بالباطل، فهذه لا تقبل الاجتهاد
Zuḥaylī, 1984( . 

 
 العلاقة بين الاجتهاد والقياس والتعليل عند الأصوليين  -2

بدءًا نقول إنّ العلاقة بين القياس والاجتهاد والتعليل علاقة تشابه وتداخل في التعبير والإطلاق، كما فصّلها الإمام 
القياس والاجتهاد من جهة، وعلاقتهما  المشابهة بين  بيان علاقة  المبحث  الباحث في هذا  الشافعي. وسيحاول 

ا إذا كان القياس دليلاً مستقلاً نصبه الشارع أو هو من بالتعليل من جهة أخرى، وما يتداخلها من خلاف حول م
فعل المجتهد لكونه اجتهد فيه. وقد حكى صاحب الكبريت الأحمر أنّ القياس والاجتهاد بمعنى واحد وهو من فعل 

. وقبل الوصول إلى هذه النقطة )Al-Zarkashī, 1994( المجتهد، بدليل حديث معاذ: "أجتهد رأيي ولا آلو"
تفصيلاً وتحليلاً، نعرض قول الإمام الشافعي في هذه القضية؛ ففي كتاب المعتمد لأبي الحسين البصري نصّ على 
 أنّ الشافعي كان يسمّي القياس استدلالاً لكونه نظراً وفحصًا، ويسمّي الاستدلال كذلك قياسًا لوجود التعليل فيه

)Al-Zarkashī, 1994(. 
 

وعليه، فإنّ العلاقة بين الاجتهاد والقياس والتعليل علاقة متينة لا تنفصل، إذ يشكّل كلّ منها جزءًا من عملية 
الاستنباط الفقهي. وقد �قش الإمام الشافعي هذه القضية بأسلوب الجدل والمناقشة، من خلال السؤال والجواب،  

بالتساؤ  بدأ  حيث  عمومًا،  الرسالة  في كتابه  منهجه  أهو وهو  القياس؟  فما  "قال  فقال:  المبررات،  تقديم  قبل  ل 
الاجتهاد؟ أم هما مفترقان؟ قلت هما اسمان لمعنى واحد". ثم تابع قائلاً: "فما جماعها؟ قلت: كلّ ما نزل بمسلم ففيه 

بعينه   حكم لازم، أو على سبيل الحق فيه دلالة موجودة، وعليه فإذا كان فيه بعينه حكم: اتباعه، وإذا لم يكن فيه
طلب الدلالة على سبيل الحق فيه بالاجتهاد، ولاجتهاد قياس". وعليه جعل الشافعي الاجتهاد بالدلالة أو اللغة، 
ويرى أنهّ قياس، ومعناه الفصل أي دلالة النص. وهنا �تي دور المجتهد، لأنهّ يجتهد من خلال تلك الدلائل قاصدًا 

 قوله: وهو يستدلّ بقوله سبحانه وتعالى... كشف الحكم الشرعي، وهو ما أكّده الشافعي ب
 

تِ ٱلۡبرَِّ وَٱلۡبَحۡرِۗ قَدۡ فَصَّلۡنَا ٱلأۡٓيَٰتِ لِ    .)97(الأنعام/  يَـعۡلَمُونَ   ٖ◌ قَوۡموَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لتِـَهۡتَدُواْ بِهاَ فيِ ظلُُمَٰ
ت وَبٱِلنَّجۡمِ هُمۡ يَـهۡتَدُو   وقوله تعالى:  وَمِنۡ حَيۡثُ خَرَجۡتَ فَـوَلِّ وَجۡهَكَ شَطۡرَ ٱلۡمَسۡجِدِ ٱلحۡرَاَمِۖ وَإِنَّهُۥ  وقوله:  . ن وَعَلَٰمَٰ



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

269 
 

ُ بغَِٰفِلٍ عَمَّا تَـعۡمَلُونَ  وَمِنۡ حَيۡثُ خَرَجۡتَ فَـوَلِّ وَجۡهَكَ شَطۡرَ ٱلۡمَسۡجِدِ ٱلحۡرَاَمِۚ وَحَيۡثُ مَا كُنتُمۡ   للَۡحَقُّ مِن رَّبِّكَۗ وَمَا ٱللهَّ
هُمۡ فَلاَ تخَۡ  مِنـۡ وُجُوهَكُمۡ شَطۡرهَُۥ لئَِلاَّ يَكُونَ للِنَّاسِ عَلَيۡكُمۡ حُجَّةٌ إِلاَّ ٱلَّذِينَ ظلََمُواْ  تيِ شَوۡهُمۡ وَٱخۡشَوۡنيِ وَلأُِتمَِّ نعِۡمَ فَـوَلُّواْ 

تَدُون   .)rah:149aBaq-Al-150( عَلَيۡكُمۡ وَلعََلَّكُمۡ تَهۡ
 

قال الشافعي استدلالاً بالآ�ت السابقة: "فخلق لهم العلامات ونصب لهم المسجد الحرام وأمرهم أن يتوجّهوا إليه، 
توجّههم إليه بالعلامات التي خلق لهم، والعقول التي ركّبها فيهم والتي استدلّوا بها على معرفة العلامات. ومعنى   وإنمّا

هذا الباب القياس"، لأنهّ يطلب فيه بالدليل على معنى القبلة، ثم قال: "والقياس ما طولب بالدلائل على موافقة 
. ويرى الباحث أنّ القياس من فعل المجتهد، إذ )1994īZarkash-Al ,(الخبر المتقدّم من الكتاب أو السنة"  

 .إنّ اجتهاده مبنيّ على هذه الدلائل التي نصبها الشارع من خلال دلالة الألفاظ وأماراتها
 

فالقياس والاجتهاد متلازمان في المعنى والإطلاق، ولا ينفصل أحدهما عن الآخر، وبينهما تكامل في عملية التعليل 
تطبيقًا وواقعًا. غير أنّ المسألة التي بقيت محلّ خلاف هي: هل القياس من عمل المجتهد أم هو دليل مستقل نصبه 

لأصوليين في بيان حقيقة القياس من جهة، واختلاف وجهة الشارع؟ أصل هذا الخلاف يعود إلى اختلاف عبارات ا 
نظرهم في كونه دليلاً منصوصًا يكشف الحكم الذي لم ترد فيه نصوص صريحة، أو أنهّ من فعل المجتهد الذي يستنبط  

 . )2014īZubayd-Al ,( الحكم من خلاله
 

الاستواء  مثل:  يعبرّ عنه بألفاظ  الشّارع للكشف عن الأحكام،  مستقلاً نصبه  دليلاً  القياس باعتباره  النّاظر إلى 
. أمّا من )Al-Aṣfahānī, 1986( والمساواة، ومن ذلك تعريف ابن الحاجب: "مساواة فرع لأصل في علّة"

نظر إليه باعتباره من عمل المجتهد، فقد عبرّ عنه بألفاظ مثل: إثبات، حمل، إلحاق، ومن ذلك تعريف البيضاوي: 
. والقول )Al-Ghāmidī, 1973("إثبات حكم معلوم في معلوم آخر لاشتراكهما في علّة الحكم عند المثبت"  

الوسط بين الاتجاهين لا ينافي كون القياس من فعل المجتهد أو دليلاً نصبه الشّارع للكشف عن الحكم من خلاله. 
وقد بينّ د. عيسى بن محمد العويس نقلاً عن العطار أن كون القياس فعل المجتهد لا ينافي أن ينصبه الشّارع دليلاً، 

وهذه المساواة ليست من فعل المجتهد، بل هي علامات نصبها الشّارع لتكون إذ إنّ فيه مساواة بين الأصل والفرع،  
 دليلاً أو أمارة على الحكم، بينما حقيقة الإلحاق للصورة غير المنصوص عليها بالمنصوص عليها هو من فعل المجتهد"

)Al-ʿUwīs, n.d(.. 
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

270 
 

لخلاف بين الاتجّاهين لفظيّ، لأنّ النّاظر إلى أنهّ دليل مستقلّ يقول نصبه الشّارع، ومن نظر أنهّ ا  ويرى الباحث أن
ولمنبت آخر للخلاف، أنّ بعض العلماء يرون أنهّ لا يمكن تحديد القياس بحدّ حقيقيّ،  إلحاق إعتبره من فعل المجتهد.

وهو اختيار الإمام الحرمين وبعض العلماء، ودليلهم كون القياس مشتمل على حقائق مختلفة، مثلا الأصل والفرع 
ع هذه الحقائق مع شروطها والعلّة بين إثبات ونفي، ولكلّ واحد من هذه الحقائق شروط مختلفة، حيث لا يمكن جم 
 ,Al-Namlah( الحدود في حدّ واحد مانع وجامع، وإنّ تعريفات القياس ليست حدودا، بل هي رسوم غير  

 .  واعتباريّ   اصطلاحيختلاف المذكور عن القياس  ا  إن، فوعليه.)1996
 

 مناهج المدارس الأصولية في الاجتهاد وأثرها في التعليل  -3
يحظى هذا المبحث بأهمية خاصة في سياق دراسة العلاقة بين الاجتهاد والقياس والتعليل، لا سيما في ضوء 
القياس الواسع، إذ يعُين القارئ على فهم المنهج الذي يسلكه الباحث في معالجة المسائل الأصولية، ويبرُز كيف أن 

 .على فهم النصوص وتطبيقها لكل مدرسة أصولية طريقتها الخاصة في الاستنباط، مما يؤثر
 

وقد درج الأصوليون على التعبير عن مناهجهم بعبارة "طرق الاستنباط"، لأ�ا تمثل الوسائل التي تؤدي إلى غا�ت 
وقد .التشريع، وتعُدّ المنهج العلمي في هذا السياق خطة منظمة لعمليات ذهنية تهدف إلى كشف الحقيقة الشرعية

اتفق الفقهاء المعاصرون على أن الاجتهاد المعاصر يتطلب توسعة دائرته وربطه بمجالات معرفية متعددة ... مما يجعل 
والمعاصرة   القديمة  السياقات  في  والتعليل  الاجتهاد  آليات  لفهم  ضرورة  الأصولية  المدارس  مناهج  -Al(فهم 

Aṣfahānī, 1986a(.  
 

   مدرسة الشّافعيّة ومنهجهاأولا:  
الكلام والمالكيّة والحنفيّة، لذا سميّت بطريقة الجمهور وتارة  الشّافعيّة وعلم  الطرّيقة إلى علماء  يميل هذه 
بطريقة الشّافعيّة وأخرى طريقة المتكلّمون ممنّ انتمى إليها من الأشاعرة والمعتزلة، لتناسبها بميولهم العقليّة لاستدلاليّة 

الأمّ لعلم أصول الفقه، وبحثهم لا يقتصر فقط على قواعد استنباط الأحكام، وطرقهم النّظريّ، وهي أساسا مدرسة  
بل إنّ المسائل الكلاميّة والعقليّة من ضمن مباحثهم، مثل مبحث تحسين العقل وتقبيحه. ومميّزات هذه الطرّيقة أّ�ا 

تميّز  الفقهيّة، ومن ثمّ  تتأثرّ بالفروع  القواعد الأصوليّة دون أن  النّظريةّ والمناقشة، وهذا  تقوم على أساس  ت باتجّاه 
الشّافعيّ أسّس أوّلا مذهبه الاصوليّ قبل فقهه، وكان مسلكه في  مسلّم، علما بأنّ رائد هذه المدرسة أي الإمام 
دراسة القضا� من حيث النّظر الكلّيّ قبل أن يكون منهج الغزالي والشّاطبي في توسيع دائرة القياس. وعليه فالقواعد 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

271 
 

في منهجيّة هذه المدرسة حاكمة على الفروع الفقهيّة، وإذا ذكر أصحابها الفروع فبقدر توضيح القاعدة فحسب، 
 . )Sawari, 2005( ضربا للمثال
 

  ثانيا: مدرسة الحنفيّة أو الفقهاء ومنهجها
أتباعها علماء الأصول من أتباع الإمام أبي حنيفة، نحوا هذا المنهج في وقت مبكّر منذ عهد مؤسّسه، أي 
الإمام أبي حنيفة، وقد كثرّت الحنفيّة من تفريع المسائل الفقهيّة ووضع الإحتمالات، لذا يلاحظ أنّ الحنفيّة إجتهدوا 

وقد   189) ت(ميذ الإمام أبي حنيفة وخاصّة محمّد الشّيباني  في تدوين المسائل الفقهيّة في وقت مبكّر من قبل تلا 
تمّت تدوين مسائل الأصول عند الحنفيّة متأخّرة من قبل الأجيال التي تلت تلاميذ الإمام أبي حنيفة المباشر، مثل 

الأحكام المذهبيّة الحسن الشّيباني وأبي يوسف، كما حدث للشّافعيّة بوقوفهم واعتمادهم على الرّسالة. فتتبّع الحنفيّة  
واستنبطوا القواعد الأصوليّة التي تنطلق منها، أي إستنباط الأصول من الفروع وأسّسوا أصول فقههم بناء على فروع 
أئمّتهم، وعلى ما سبق فطريقة الحنفيّة أقرب إلى الفقه التّطبيقيّ بدلا من الفقه النّظريّ، لذا سميّت طريقتهم بطريقة  

وخلاصة القول أنّ هذه المدرسة تتميّز بتكوينها لقواعد  باستقراء الفروع قبل وضع القواعد.  الفقهاء لأّ�م بدءوا
 . )Sawari, 2005( الأصوليّة بناء على الفروع الفقهيّة

 
  ثالثا: مدرسة الشّاطبيّة أو المقاصد ومنهجها

بعد تأسيس مدرسة الجمهور الأصوليّة، ومدرسة الفقهاء الفقهيّة، جاء في القرن الثاّمن الهجريّ أبو إسحاق 
في أصول الشّريعة، إهتمّ  بمنهج جديد في علم أصول الفقه، من خلال كتابه الموافقات  780)ت(الشّاطبيّ المالكيّ  

أسرار الشّريعة وتوضيح مقاصدها، فبينّ أنّ الشّريعة قائمة على درء المفسدة  الإمام الشّاطبيّ في كتابه الموافقات ببيان 
 ,Al-Shāṭibī( ن وتحقيق المصلحة ومن ثمّ  كان منهجا جديدا في الأصول. وللاستنباط الأحكام عنده عنصرا

1997( : 
قواعد اللّغة العربيّة، قصد بها فهم النّصوص، أي دلالات الألفاظ من القرآن والسّنّة واستنباط الأحكام منها     1-

 .)Munazzamat al-Muʾtamar al-Islāmī, n.d( .تفسيرهاوكذلك  
علم مقاصد الشّريعة وأسرارها، وذلك لفهم القضا� غير المنصوص على أحكامها ومن ثمّ بيان مقصد الشّارع   –  2

ودفعا  للمصلحة  جلبا  المصالح:  رعاية  على  قائمة  أساسا  الشّريعة  أنّ  فكرة  على  للأحكام،  تشريعه  سبحانه في 
، لا للعنصر الثاّني إلاّ إشارات وردت في باب القياسللمفسدة. العلماء قبله تطرّقوا لدراسة العنصر الأوّل قرو� غاف



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

272 
 

وكذلك هيّأ الله الإمام الشّاطبيّ حتىّ أدرك هذا الجانب، أي مقاصد الشارع المبنيّ على أسرار الشّريعة ومن ثمّ سميت 
 ) Munazzamat al-Muʾtamar al-Islāmī, n.d(ط  بفلسفة التّشريع وأوسع منهج في الاستنبا

 
 رابعًا: موقف المدرسة الظاهرية من الاجتهاد والتعليل 

نشأت المدرسة الظاهرية في القرن الثالث الهجري على يد الإمام داوود بن علي الأصبهاني، وتقوم على 
مبدأ الاقتصار على ظواهر النصوص من الكتاب والسنة، مع قبول إجماع الصحابة فقط، ورفض باقي الأدلة 

 .ياس الجليالأصولية كالمصالح المرسلة وسد الذرائع والقياس إلا في أضيق الحدود، كالق
 

ويعُدّ هذا المنهج من أكثر المناهج تحفظاً في الاستنباط، حيث يقُصي التعليل، ويعتمد على ظاهر النص دون 
اعتبار للمقاصد أو المعاني المناسبة، مما يجعل موقفه من القياس الواسع سلبيًا، ويحدّ من قدرته على التعامل مع 

 .المستجدات الفقهية
 

 :وتعتمد المدرسة الظاهرية على أربعة مصادر للتشريع 
 .من خلال ظاهر النص فقط :القرآن الكريم •
 .من خلال ظاهر النص كذلك :السنة النبوية •
 .ويقُصرونه على إجماع الصحابة دون غيرهم :الإجماع •



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

273 
 

قاعدة الأصل في الأشياء الإباحة، ما لم يرد نص يثبت خلاف ذلك، استدلالاً بقوله  أي :الاستصحاب •
تۚ وَهُ تعالى:   يعا ثمَُّ ٱسۡتـَوَىٰٓ إِلىَ ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّىـٰهُنَّ سَبۡعَ سمََٰوَٰ وَ بِكُلِّ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فيِ ٱلأَۡرۡضِ جمَِ

 .)rah:29aBaq-Al( شَيۡءٍ عَلِيم
 

لذا يرى الباحث أن هذه المدرسة لا تساهم في الفكر التّعليليّ الأصوليّ كثيرا، لرفضها القياس والمصالح المرسلة موقف 
الشّريعة صامتة دون  الشّريعة الإسلاميّة من محتواها، لأنّ ترك نصوص  بتطبيق  بدّ  لتحقيق المصالح، إذ لا  معكّر 

جمود على ظاهر النّصوص وانغلاق لمرونة الشريعة لمستجدات الزمان   إعمالها في حياة النّاس ودون أن تصنع فكرهم
والمكان والبيئة، وهذا مما لم يفعله الصّحابة رضوان الله عليهم. وقد وجد الدعاة في زماننا من يدعو إلى العمل فقط 

أنّ الدّين جوهر لا بظواهر النّصوص، حيث يسمّيهم الشّيخ القرضاوي بالمعطلّة الجدد، ويقول عنهم أّ�م يظنّون  
شكل، وحقيقة لا صورة فيسرفون في تأويل آ�ت الكتاب على غير وجهها، ويستمسكون بالمتشابهات ويعرضون 

ذلك �قش وك   .)Al-Qaraḍāwī, 2005( عن المحكمات ويدعون التّجديد وهم في الحقيقة دعاة للتّغريب
حرفيّا بمعزل عن  الدكّتور أفكار من سماّهم بالظاّهريةّ الجدد أّ�م يقفون عند ظواهرا لنصوص وهم يفهمو�ا فهما

والجمو  الحرفيّة  القدامى  الظاّهريةّ  عن  ورثوا  أّ�م  ويرى  وحكمها،  الأحكام  وعلل  الشّريعة  -Al)Al د  مقاصد 
Qaraḍāwī, 2005(. 

 
يتضح من خلال عرض مناهج المدارس الأصولية أن كل مدرسة ساهمت بطريقتها الخاصة في بناء منهجية الاجتهاد 

 .والتعليل، بما يخدم المقاصد الشرعية ويعُين على معالجة القضا� المستجدة
 

التي تأسست على يد الإمام الشافعي، وضعت القواعد الأصولية من خلال النظر الكلي في  الجمهور درسةفم 
الفقه عبر كتاب لم الرسالة النصوص، وأرست دعائم علم أصول  الفروع الحنفية درسة، خلافا  انطلقت من  فقد   ،

 مما جعلها أقرب إلى الفقه التطبيقي.،  الفقهية، واستنبطت منها القواعد، وأسست بذلك منهجًا عمليًا في الاجتهاد
 

، ممثلة في الإمام الشاطبي، لتُخرج منهجًا جديدًا قائمًا على أسرار التشريع وغا�ته، وتفُعّل المقاصد ثم جاءت مدرسة
 .الاستنباط من خلال فهم علل الأحكام ومقاصدها، مما جعلها الأنسب لمواجهة التحد�ت المعاصرة

 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

274 
 

وعليه، فإن هذه المدارس الثلاثة تُشكل منظومة تكاملية في الاجتهاد والتعليل، تعُين على معالجة القضا� المنصوصة 
القياس  أو  الجلي  القياس  عبر  والمقاصد، سواء  والقياس،  متعددة، كالتعليل،  أدوات  من خلال  المنصوصة،  وغير 

هي الأغنى في الفكر التعليلي، لأ�ا توسّعت في دائرة القياس، وربطت  الشاطبي المقاصدية وتبقى مدرسة  .الواسع 
الموائمة لمتطلبات   بين النصوص ومقاصدها، مما يجعلها منهجًا فاعلاً في مواجهة التقدم البشري وكثرة المستجدات

 الفقه المتناسبة للقضا� العصرية فقهيا، واقتصاد� واجتماعيا. 
 

 اقتراح نظري وتطبيقي لتفعيل أصول الفقه الإسلامي على ضوء مقاصد الشريعة   -4
 

قد تبينّ مماّ سبق أن �قش الباحث مناهج الأصوليّين في الإجتهاد ولاستنباط والبحث في علم أصول الفقه،   
السّابقة ومقارنتها بالقانون الوضعيّ مقارنة  وهنا يحاول سرد منظومة نظام أصول الفقه وخريطها حسب المناهج 

ظام أصول التّشريع الإسلاميّ والقانون الوضعيّ وفق تعديلا وتحليلا بما قام به الأستاذ حسن خان من مدارسة بين ن
لما فيه من حاجة إلى وضع بعض الضّوابط تخصّ بعض جوانب هذا النّظام توضيحا وشرحا   Dworkinالكاتب   

وذلك قبل سرد إقتراحات تطبيقيّة للمقاصد في بعض الأنظمة -للمنظومة وفقا لضوابط أصول التّشريع الإسلاميّ 
شرحا لنظام أصول التّشريع القانون الوضعيّ قام الشّيخ عمران أحسن خان بدراسة مقارنة -صرةوالمؤسسات المعا

 بين أصول التشريع في القانون الوضعيّ والإسلاميّ. 
خلاصة أصول   يلي: أنّ قبل دراسة ومقارنة الخريط العام لأصول نظام القانون الوضعيّ، نصّ الشيخ عمران خان ما  

 :القانون الوضعيّ اليوم هو: النّظريةّ العامّة للقانون 
 

To Conclude About the meaning of jurisprudence:  Jurisprudence today is:  General 
theory of law.  There are two broad system of interpretation in Islamic jurisprudence, 
the first of these is Ijtihad while for the second is Takhrij. The system of interpretation 
called Ijtihad is a legislative function which equate with a theory of legislation. As for 
takhrij it’s equated with theory of adjudication and is perceived to deal with the task 
of the judge and the lawyer. The system of takhrij, or the Islamic theory of 
adjudication, springs out of the doctrine of taqlid Linking the system of takhrij (theory 
of adjudication) direactly with the field of qawa’id fiqhyyah (Islamic legal maxims) 
The principle of Maslaha which many outstanding thinkers and jurist of Islam such as 
al-gazali al-razi al-shatibi should be duly accommodated as a guiding principle in the 
actual consideration of legal issues (Nyazee, 2003). 

 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

275 
 

ويقول: يوجد نظامان عريضان لتفسير النّصوص واستنباط الأحكام في الشّريعة الإسلامية، أوّلها الإجتهاد وثانيها 
يتمّ استخدام كلمة تخريج هنا حتى لا يتم الخلط بينه وبين المعنى الذي تمّ نقله في الكتب بواسطة الفقهاء التّخريج، و 

ونظام   ،  ما نعنيه  هنا هو الاجتهاد، )Nyazee, 2003( مثل الذّنجاني المسمّى بتخريج الفروع على الأصول
الإجتهاد وظيفة تشريعيّة يعادل نظريةّ الإستنباط أو تفسير النّصوص، أمّا بالنّسبة للتّخريج يتساوى مع نظريةّ القضاء، 
حيث ينظر إليها على أّ�ا تتعامل مع مهمّة القاضي والمحامي من باب تطبيق النّظرّ�ت الأصوليّة، وفي الإسلام هو 

الإسلا بالفقه  بالعادة  الفقه المعروف  قواعد  مع  وتتعامل  الشّرعيّ،  بالحكم  المتعلّق  النّظريّ  الجانب  فقه  أي  مي، 
كذلك أهميّة ربط الشيخ عمران خان  ومقاصده. وعليه يمكن ربط نظام التّخريج مباشرة بمجال قواعد الفقهيّة. وبينّ  

بعين الإ عتبار مبدأ المصلحة ونظريتّها مماّ وضعها علماء� البارزين ويجب الأخذ  المقاصد بالنّصوص التشريعيّة، فقال:  
ظر المفكّرين المتخصّصين في مجال أصول التّشريع الإسلاميّ، مثل الإمام الغزاليّ والشّاطبيّ، كمبدء إرشاديّ في النّ 

وحقيقة وضع دوركين صورة واضحة للنّظريةّ العامّة .  )Al-Qaraḍāwī, 2005(  الفعليّ في القضا� القانوني
للقانون وهي صورة تساعد في تحديد نطاق مجال أصول الفقه كما كان سابقا وكما يجب أن يكون في سياق العصر 
الحديث، لكن ما يخصّنا مناقشتها وتحليلها وفق ضوابط بعض جوانبها المتعلّقة بأصول الفقه الإسلاميّ. وهذا هو 

العام خريط أصو  ونظام  بيان منظومة  الغربيّ)  (القانوني  الوضعيّ تحت، والّذي حاول من خلاله دوركين  الفقه  ل 
 قريبا. لأصول قانون الفقه الوضعيّ ونظامه. وسوف يشرحها ويناقشها الباحث بالغربلة

 

             
بناء على خريط دوركين، المذكور أعلاه يلخّص أنّ نظام أصول الفقه الوضعيّ والقانونيّ يحتوي عموما على أهمّ النّقاط  

 التّالية: 
Theory of legislation 

نظريةّ الإجتهاد    
 Theory of adjudication 

نظريةّ القضاء    



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

276 
 

            Theory of compliance 

  )Al-Qaraḍāwī, 2005( وشروطه  نظريةّ التّكليف  
 

 والتّفصيل كما قال دوركين: 
A general theory of law, says Dworkin, most be Normative as well as conceptual. The 
conceptual part should deal with law as it’s, while the Normative part should deal 
with the law as it ought to be, Its Normative part should have a theory of legislation, 
a theory of adjudication  and a theory of compliance.These three theories look at the 
Normative part of the law  as it ought to be  from the standpoint of the law maker, the 
judge and the ordinary citizens, The theory of adjudication must contain a theory of 
controversy, which sets out standard that judges should use to decide hard cases at 
law.  The theory of compliance must contrast and discuss two roles, it must contain a 
theory of defense, which discus the nature and limits of the citizen’s duties to obey the 
law in different forms of state. and under different circumstances, and a general theory 
of law will have many connections with other departments of philosophy, the 
normative part of general law will be embedded in a more general political and moral 
philosophy which may depend on philosophical theories about human nature and 
morality, the conceptual part will draw upon the philosophy of language and upon 
logic (Nyazee, 2003). 
 

 خلاصة قول دوركين: 
النّظريةّ العامّة للقانون معظمها معياريةّ ونظريةّ، يجب أن يتعامل الجزء النّظريّ مع القانون   قال دروكين إنّ   

كما هو بينما يجب أن يتعامل الجزء المعياري مع القانون كما ينبغي أن يكون، ويجب أن يحتوي الجزء المعياريّ منه 
لقضاء على نظرية كلاميّة جدليّة إستدلاليّة والّذي يحدّد على نظريةّ تشريعيّة ونظريةّ قضاءيةّ. ويجب أن يحتوي نظريةّ ا

المعيار الّذي يجب على القضاء والمفتون إستخدامه للبثّ في القضا� الصّعبة في القانون، وعليه يكون للنّظريةّ العامّة 
المتعلّقة بفلسفة   للقانون صلة عديدة بأقسام الفلسفة الأخرى حيث يتمّ تضمين الجزء المعياريةّ من القانون العام

العباد  بمصلحة  المتعلّق  الطبّيعيّ  القانون  الفلسفيّة حول  النّظرّ�ت  على  تعتمد  والّتي  والأخلاقيّة،  العامّة  السّياسة 
وسوف يعتمد الجزء النّظريّ المفاهيميّ على فلسفة اللّغة ،  Natural law and human rightوحقوقهم 

أي المنطق وعلم لكلام. والشّكر موصول للشّيخ عمران خان الّذي وضع الخريط العام لنظام أصول الفقه الإسلاميّ 
 مقارنة بنظام أصول فقه القانون الوضعيّ، على صيغة أسئلة افتراضيّة، وخلاصة مضمونه ومحتواه كالتّالي: 

 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

277 
 

 
 نظرية الاجتهاد:

 كيف يحوّل المجتهد المبادئ في المصادر إلى قانون من مقاصد وقواعد الأصول؟ هل هو شبيه بالتشريع الحديث؟ 
 نظريةّ القضاء: 

 كيف يطوّر ويوسّع الفقيه القانون؟ وهل هذه المنهجية شبيهة بمنهج القاضي الحديث؟ 
 التّكليف: نظرية  

 حول شروط التّكليف، والنّطاق الّذي يجب للأفراد التّفاعل مع القانون
 

  (jurisprudence)العامة التي وضعها رو�لد دوركين في نظريته حول القانون الوضعيالخريطة   تعُدّ ويرى الباحث أن  
محاولة فلسفية لفهم بنية النظام القانوني من حيث المبادئ والقواعد، وهي وإن كانت تنتمي إلى السياق الغربي، إلا 
القواعد  بوظيفة  يتعلق  ما  الفقه الإسلامي، خاصة في  ببعض مفاهيم أصول  مقارنتها  تتضمن جوانب يمكن  أ�ا 

 .القانونية في توجيه الأحكام
 

ومع ذلك، فإن هناك فرقاً جوهرً� بين النظامين؛ فأصول الفقه الإسلامي لا تبُنى على مجرد تنظيم قانوني وضعي، 
تقريب الأحكام إلى مقصود الشارع، لا إلى مجرد  إلىالوحي الإلهي، ويهدف   بل هي علم يخدم أحكامًا مصدرها

 . تنظيم العلاقات الاجتماعية وفقًا لمعايير بشرية
 

المبادئ العامة للشريعة، التي  وعند فقدان النص في الفقه الإسلامي، لا يلُجأ إلى المبادئ القانونية المجردة، بل إلى
آنٍ  وتشريعي في  تعبدي  استنباطية ذات طابع  أدوات  المناسبة، وهي  والعلل، والمعاني  المقاصد، والمصالح،  تشمل 

 .واحد 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

278 
 

 
النظام الإسلامي أكثر شمولاً وارتباطاً بالغائية  الفقه الإسلامي تُظهر أن  لذا، فإن مقارنة خريطة دوركين بأصول 
التشريعية، حيث لا يفُصل بين النص والمقصد، ولا بين الحكم والغاية، مما يجعل القياس الواسع والمقاصد أدوات 

 .لوضعي الذي قد يكتفي بالظاهر أو بالمبدأ المجردمركزية في فهم الأحكام وتطبيقها، بخلاف القانون ا
 

وهدف أصول الفقه  كشف القانون الإلهيّ، ونسمّية حرفيّا بالنّظريةّ العامّة للشّريعة الإسلاميّة، على أّ�ا بمثابة مرآة 
يقرأ من خلالها خطاب الشّارع بهدف فهم مراده والتّكليف المنوط بالأحكام بهدف لاتبّاع والطاّعة ولانقياد، دون 

 ربيعة. خلافا لأصول القانون الوضعيّ وقوانينه المسرعّ والذي هو من وضع البشالنّسيان أّ�ا (الشّريعة) سماويّ الطّ 
)Al-Samalūṭī, 1998( وهذا أوّل الفرق بين القانون الوضعيّ والشّريعة عموما. لذا، حتىّ في واقعنا المعاصر .

بقيت أكبر إشكاليّة حول مصدر القانون الوضعيّ ومعيار ضبطه وتحديد دور القاضي في تطبيقه لما شوهد من 
لكن في الشّريعة فالحاكميّة لله مفاسد غياب العدالة والغضّ على المصالح العامّة وفساد النظم القضاءية بالرّشوة،  

 الحَكم العَدل. 
 

ورجوعا إلى النّقاط الثّلاثة الأساسيّة التي يتضمّنه أصول النّظام القانون الوضعيّ وعلاقته بأصول الفقه الإسلاميّ، 
وتبعه من المحامي، كلّهم وفق النّظام   judgeوالمعتبر كالمشرعّ  والقاضي     Legislatorوعن دور ووظيفة المجتهد  

الإلهي.  الوحي  ألفاظ أي نصوص  الأقيسة ودلالات  اللهن ومن خلال عمليّة  الشّريعة وأصوله مكشفون لحكم 
المجالات -والأصوليّون المسلمون تطرّقوا من خلال علم أصول الفقه ومنهجه في تنظيم هذه المجالات منذ قرون مضت

عمل علماء المسلمين قضاة جنبا بجنب مع الحكّام، سواء من العصر العبّاسيّ أو الأمويّ أو وقد    -الثّلاثة السّابقة
العثمانيّ، ومن أمثلة ذلك ما فعله هارون الرّشيد حيث خصّ أبا يوسف بالملازمة والمصاحبة وكان له دور كبير في 

ون للشّؤون الماليّة تسير الدّولة عليه ازدهار الفقه، وطلب الخليفة من أبي يوسف صاحب الإمام أبي حنيفة وضع قان
العليا للمحكمة  القضاة  الرّشيد كقاضي  الخراج، وكما عيّنه هارون    (Supreme Court) وعليه وضع كتابه 

)Ibn al-Samnānī, 1984 ( . 
 

وكان لنظام الإجتهاد من خلال المجتهد المطلق كما سبق، دور كبير على مدار العصور في استنباط الأحكام. هؤلاء 
المجتهدون المطلق، كل من  مدرسة الجمهور والحنفيّة والشّاطبيّة وضعوا قواعد عامّة يرجع إليها الفقيه عند الفتاوى 

 والقضاء ولاستنباط.  
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

279 
 

لما سبق، لا بدّ بمحاولة الإجابة على هذه الأسئلة الإفتراضيّة الثّلاثة الّتي مرّت، والنّظر المستمرّ   ومن باب لاقتراح، 
بالمتابعة فيها بخصوصص وجه إمكانيّة تطبيقها وتفعيلها في زمن تتعاقب فيها المسائل المستجدّة، وفي ظلّ التّقدّم 

، وهي: كيف يحسم الفقيه المسائل القانونيّة؟ وكيف يمدّد القانون التّكنولوجيّ والبشريّ في واقع معاصر كواقعنا الحالي
الشّريعة  القضائية في  الوظيفة  الفقيه  الفقيه؟  طالما يؤدّي  في الحالات الجديدة ؟ وما هو فن تمييز الحالات عند 

فقه الإسلاميّ وأصوله في توسيعه الإسلامية  يجب أن يتقن هو والمحامي المسلم والقاضي المسلم المعاصر منهج ال
القانون من خلال الاستدلال بالنّظام القانوني مماّ يتطلّب دراسات مقارنة وقوّة لاستدلال المنطقيّ مبيّنا صلاحيّة 
الشّريعة في مواجهة التّقدّم البشريّ من خلال حلوا واقعيّة. وقد دلّ التّاريخ أصول التّشريع الإسلاميّ على ذلك 

 بدور فقهاء� القدامى في تلبية حاجات المجتمع الإسلامي.   لكلّ ملمّ 
 

وقد سبقت مدرسة الجمهور في مثل هذه القضا�، حتىّ قال المالكية والشّافعية منهم بالقياس في الحدود، وحقيقة لم 
ينشئوا حكماً جديداً بناء على تحريم حادثة، وإنما طبّقون النّص المذكور في حادثة ما، سابقة على حادثة لاحقة 

نصوص عليها، فيكون إعمالهم لمثل هذه الاقيسة من قبيل تطبيق مشابهة تماماً، وهي من باب المساوية للواقعة الم
 النّص على الوقائع، علما الوقائع كلها ليست منصوصاً النّافذة الآن. ولتفعيل ما ذكر آنفا لا بدّ باعتبار ثلاثة أمور:

 
مجال المؤسسات القانونيّة والقضائيّة: ومن وجهة النّموذجيّ التّطبيقيّ في مجال المؤسسات القضائيّة والمبنيّ   أولاها:   

على توسيع دائرة القياس مدمجا عمليّا مع القانون المدنيّ، أنهّ في القانون المدنيّ مثلا نصّ على أنّ الورقة الموقّع عليها 
وقيعه دلالة علّة شخصيّته، وعليه قاس القضاة والشّراّح عليها الورقة المبصومة بالإمضاء حجّة، لأنّ الموقّع حين ت

بالأصبع كو�ا حجّة على باصمها، من أجل لاشتراك في العلّة، وبعد ذلك تمّ تعديل النّصّ بإضافة البصمة بالنّصّ. 
المصالح والمقاصد وفق العلل وحكم   تبار باعهذا من �حية القانون من باب إمكانيّة توسيع دائرة القياس الفقهيّ  

 .الأحكام
 

فلسفة التّشريع أي المقاصد والمصالح وما يصحبها من أهميّة المنطق وفلسفة الكلام الّذي بني عليها   اعتبار   ثانيها:  
كما سنرى مثالا تطبيقيّا - جانبا كبيرا من الجانب النّظريّ لقانون الوضعيّ قصد مواجهة المسائل الكلاميّة والمنطقيّة

وقد سبق بها الأصوليّون كما هو حاضر من خلال   -على المسائل الكلاميّة   وتطبيقاتهلذلك في باب القياس الواسع  
لفلسفة    ختاري وفقا  والشّريعة من خلاله  الفقه  المسلمين في خدمة  ودور علماء  الأصولي  -Al(  المقاصدالمنطق 

Zuḥaylī, 2006.(  
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

280 
 

ولكي �يّئ متخصّصين وعلماء بارزين لذلك في واقعنا المعاصر، يتطلّب فتح جامعات إسلاميّة متطوّرة في مجال 
الوضعيّ، وإنشاء مراكز بحوث ودورات خاصّة لمحامي وقضاة  والقانون  الفقه الإسلاميّ  المقارن بين أصول  الفقه 

عيّة الإسلاميّة، يقضى فيها بأصول فقه الشّافعيّ في مسائل المسلمين، كما فعل ماليز�، إذ عندهم الآن المحكمة الشّر 
ومسائل الحقوق في   والقضائيفقه الأسرة، وهذه بداية رائعة وتطوّر كبير، لتكون لشريعتنا دور في التّقنين القانونيّ  

فيها المسلمون وغيرها بقوّة في دولة واحدة وحّد شملهم حسب المتطلّبات الشّعبيّة الخاصّة لكلّ في مختلف   امتزجعصر  
 ثقافاتهم. ومن هنا �تي الجانب الثاّلث. 

 
المتعلّقة بمقصد العدل وفي لغة المؤسسات القانونيّة   جانب سياسة الشّرعيّةوذلك بالأخذ بعين الاعتبار    ثالثها:  

المعاصرة، أي الاحكام العدليّة القانونيّة المعاصرة، حتىّ إنّ ابن تيميّة جعلها من المقاصد الضّروريةّ، من هنا أيضا 
أي المقاصد -سبق الاصوليّون في وضع هذا لجانب تحت ظلّ خريط نظام أصول الفقه الإسلاميّ. والضرور�ت،  

الواسع  القياس  عليها  بنيت  والتي  الخمسة  العدالة -الضّروريةّ  من  إلا في ظل وجود حالة  يتمكّن من حفظها  لن 
بن تيمة العدل ا  وقد جعل .  والنزاهة، وهذا يتطلّب النّظر كذلك في تنظيم نظام البرلمان وفقا لمبادئ الشّورى العام

الظالمة وإن كانت  يقوم  العادلة وإن كانت كافرة ولا  الدّولة  يقيم  بقاء الأمم وذلك من خلال قوله "والله  أساس 
  )Aṭiyyah, 2001(مسلمة، والدنيا يقوم مع العدل والكفر ولا يدوم مع الظلم والإسلام"

 
وفي ذلك يشير العز بن عبد السلام إلى أن الشريعة كلها نصائح، إما بدرء مفاسد أو بجلب مصالح، إذ إن الشّورى 
بالدراسة  الأصوليون  تناولها  التي  الخمس  بالضّرور�ت  صلة  ولها  الكلّيّة،  الشريعة  مقاصد  بفكرة  وتنبثق  تتلاحم 

الضرور�ت الخمس حفظاً بعمومها، وهذا ليس خاصًا والتحليل، إذ من الطبّيعي في أي نظام شوري أن تتحقق  
بالمسلمين على التحديد، بل بشمول مبدأ ما يتضمّن جلب مصلحة ودرء مفسدة، وعليه تكون العدالة شاملة 
والمصلحة عامّة ثابتة بدون اضطراب سياسيّ واجتماعي، وعليه لا بدّ لخريطة نظام أصول الفقه الإسلاميّ أن يكون 

ا الجانب  الشّرعيّةفيه  للسّياسة  وفقًا  توضيحيّا كالموجود   .)Ouedraogo, 1997( لسياسيّ،  ونضع هيكلا 
 تحت على ضوء المقاصد: 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

281 
 

 
 

وأمّا من �حية فنّ تمييز الحالات وتمديد القانون، توسيعا لدائرتها قد سبق بها فقهاء المسلمين كذلك من خلال نظريةّ 
بها المسائل النّازلة من خلال ما  اوواجهو القياس الفقهيّ  افطورواكما سبق،   الاجتهادالقياس الّذي وضعها مدارس 

الآن توسيع هذه الدّائرة من خلال   وبقييستجدّ من قضا� جديدة معاصرة، قياسا القضيّة النّازلة السّابقة باللاّحقة  
 ع. فيه، أي من النّصوص وفقا لمقاصد الشّار   لا نص القياس الواسع على ما  

 
ولا بدّ باستخدام المقاصد في سياق كيفيّة اجتهاد المجتهد من خلالها، وعليه لا بدّ أن نركّز في مناقشتنا اليوم، في 
واقعنا المعاصر عن المقاصد ودورها في البحث والتّشريع حول المسائل المعاصرة المستجدّة، وعن الدّور الذي يمارسه 

يجب عليه من اعتبار المقاصد في صورتها العامّة، لذا كان أهم تعاريف المشرعّ العصريّ عند إصدار القوانين وما  
المقاصد كما قال ابن عاشور: هو حفظ نظام الأمّة، واستدامة صلاحه بصلاح المهيمن عليه وهو نوع الإنسان 

 يديه من موجودات العالم الّذي يعيش فيه. ما بينوصلاح عمله وصلاح 
 

يوضح الشكل التالي العلاقة التفاعلية بين الاجتهاد والتعليل في إطار المقاصد الشرعية، حيث يبرُز كيف يعمل كل 
منهما بشكل متكامل لتحقيق الاتساق بين الأحكام الشرعية ومبادئ الاستنباط، مما يضمن مرونة الفقه في مواجهة 

 في ضوؤ مقاصد الشريعة.   المعاصرة القضا�  
 

 التفاعل بين الاجتهاد والقياس والتعليل في إطار مقاصد الشريعة
 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

282 
 

 التعليل   →   الشريعة  مقاصد ←الاجتهاد + القياس 
 

في أن الاجتهاد والقياس يعملان كأدوات ديناميكية لاستنباط الأحكام الشرعية   التفاعل بين هده الأدوات  يتمثل
، بينما يقوم التعليل بتوفير التبرير الذي يربط هذه الأحكام بأسبابها ومقاصدها الكامنة. ويشكّل المعاصرةفي القضا�  

إطار المقاصد الشرعية المرجعية المركزية التي توجه الاجتهاد والقياس لتجنب الجمود الحرفي، وتوجّه التعليل للحفاظ 
العليا مثل العدالة والمصلحة، وحفظ   النفس، العقل، المال، على الاتساق مع القيم  الضرور�ت الخمس: الدين، 

والنسل. هذا التفاعل يخلق منهجية متوازنة يكون فيها التجديد في الاستدلال الفقهي مرتكزاً على المبادئ الأخلاقية 
 .جتماعية، مما يحقق مرونة في التطبيق مع ثبات في المقاصد والقضا� الا

 
وفي هذا السياق، لا يقتصر دور المقاصد على التنظير الفقهي، بل يمتد ليشكل إطاراً عمليًا لمعالجة القضا� المعاصرة 
التي تواجه الإنسانية اليوم. فالتحد�ت الحديثة مثل الأخلاقيات الحيوية، والذكاء الاصطناعي، وتغير المناخ تفرض 

توظيف المقاصد كمنهج توجيهي يوازن بين التطور التقني وحفظ القيم إشكالات أخلاقية وقانونية معقدة، تستدعي  
 .الإنسانية

 
وعلى ضوء ذلك، فإن تفعيل أصول الفقه في ضوء مقاصد الشريعة ليس مجرد تمرين نظري؛ بل يقدم أساسًا معيارً� 
لمعالجة التحد�ت العالمية المعاصرة. فالقضا� الحديثة مثل الأخلاقيات الحيوية، والذكاء الاصطناعي، وتغير المناخ 

المقاصد، تطرح إشكالات أخلاقية معقدة تتطلب توجيهًا مبدئيً  الوضعية. ويقدم منهج  القانونية  ا يتجاوز الأطر 
بين  تدمج  رؤية شمولية  والدين،  والنسل،  والمال،  والعقل،  النفس،  للشريعة: حفظ  الخمس  الكليات  إلى  المستند 

 . )Al-Shāṭibī, 1997( الاعتبارات الأخلاقية والاجتماعية والقانونية
 

 الأخلاقيات الحيوية 
تتراوح النقاشات الحديثة في الأخلاقيات الحيوية بين زراعة الأعضاء والهندسة الوراثية ورعاية �اية الحياة،          

وغالبًا ما تتأرجح بين التحليل النفعي القائم على حساب المصالح والمفاسد، وبين الأطر الحقوقية. ويضيف النهج 
النفس. فعلى سبيل المثال، في زراعة الأعضاء، تبرر قاعدة   المقاصدي بعدًا غائيًا يركز على كرامة الإنسان وحفظ 

الضرورة ومقصد حفظ النفس الإباحة بشروط، مع ضمان منع الاستغلال والمتاجرة بأعضاء البشر. وبالمثل، في 
حفظ النسل ودرء المفاسد كحدود أخلاقية ضد الممارسات التي قد تضر بالهوية   قصدالتدخلات الجينية، تعمل م 

 . )Ibrahim et al., 2019( ي إلى مفاسد اجتماعية غير متوقعةأو تؤد



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

283 
 

  الذكاء الاصطناعي وأخلاقيات الخوارزميات 
تؤثر أنظمة الذكاء الاصطناعي بشكل متزايد في القرارات القضائية والمعاملات المالية والتشخيصات الطبية.        

 Mustapha)  وبينما تركز النماذج الوضعية على الشفافية والمساءلة، فإ�ا غالبًا تفتقر إلى مرجعية أخلاقية جوهرية
& Malkan, 2025) .   قاعدة   ويقدم منهج المقاصد مبادئ توجيهية لأخلاقيات الذكاء الاصطناعي، خاصة 

 التمييز يكرس أن  الخوارزمي للتحيز يمكن  فمثلاً،(Mohadi & Tarshany, 2023) العدل ودرء المفاسد 
 عبر  عادلة  نتائج  لضمان  التدقيق  وآليات  العدالة  معايير  إدراج   المقاصدي   الامتثال  نموذج   ويستلزم.  يُضبط  لم  إذا

 . (Darwesh & Hashem, 2023)  الاجتماعية   الفئات
 

 سياسات المناخ وحماية البيئة 
يمثل تغير المناخ تهديدًا وجودً� عالميًا، ويتطلب أطراً أخلاقية تتجاوز المصالح الاقتصادية قصيرة الأجل. وتوفر 

. )Habibullah, 2023(   للاستدامةمقاصد الشريعة، مع تركيزها على حفظ النفس والمال، أساسًا معيارً�  
 ,Bashir(  وتلزم قاعدة الاستخلاف وحظر الضرر الدول والشركات باعتماد سياسات تحد من التدهور البيئي

للتمويل الإسلامي، الموجه بالمقاصد أن يلعب دوراً محورً� من خلال توجيه الاستثمارات نحو   . ويمكن )2025
 (Green Sukuk)( ء"المشاريع الخضراء والطاقة المتجددة؛ فقد أظهرت الأدبيات دوراً متزايدًا "للصكوك الخضرا

البيئية بطريقة متوافقة مع    في  S & P Global Ratings) الشريعة  تعزيز المرونة المناخية وتمويل المشاريع 
2023) 

     
واتعكاسه على   وانطلاقاً من كل ما سبق، فإن إدماج المقاصد في الأطر الحاكمة المعاصرة يبرهن على مرونة الفقه

. وعلى خلاف النماذج الوضعية التي تفصل بين القانون والأخلاق، يدمج منهج المقاصد متطلبات كل عصر وبيئة
بين البعد المعياري والوظيفي، بما يضمن استجابة النظم القانونية للتحولات التقنية والبيئية دون الإخلال بالنزاهة 

علمًا معيارً� قادراً على توجيه السياسات في مجالات الأخلاقيات الحيوية، مقاصد الشريعة  الأخلاقية. وهذا يجعل  
المصلحة بما يحقق  ة،صلاح الأخلاق واستدامة البيئ سوالذكاء الاصطناعي، وحوكمة المناخ، وسائر القضا� التي تم 

    . ن العامة ويحفظ كرامة الإنسا
  

 النتائج    .4
  :إلى جملة من النتائج المهمة، أبرزها ما يلي  البحث توصل  



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

284 
 

بناء  .أ في  الأصوليون  اعتمدها  التي  الفقهي  الاستنباط  أدوات  أبرز  من  والتعليل  والقياس  الاجتهاد  يعدّ 
الفكر  تطور  في  بعمق  أثرت  متداخلة  ومنهجية  مفهومية  علاقة  بينها  نشأت  وقد  الشرعية،  الأحكام 

  .الأصولي
القياس الفقهي لا ينُظر إليه كدليل مستقل فحسب، بل هو عملية اجتهادية مركّبة تتداخل مع التعليل  .ب

  .وترتكز على المقاصد، مما يجعله أداة فعالة لمعالجة النوازل الفقهية المعاصرة
رغم اختلاف المدارس الأصولية في تحديد وظائف هذه الأدوات، إلا أ�ا جميعًا أجمعت على أهمية التعليل  .ت

 . في ضبط الاجتهاد، خاصة في حال غياب النصوص الصريحة
عدّ المقاصد الشرعية إطاراً مرجعيًا موجّهًا للاجتهاد والقياس والتعليل، وتسهم في تحقيق التوازن بين النص ي .ث

  .والمصلحة، وبين الثوابت والمتغيرات، مما يعزز من فاعلية الفكر الأصولي في الواقع المعاصر
ظهر النظرية العامة للقانون كما طرحها الفيلسوف القانوني رو�لد دوركين إمكانية إجراء مقارنة منهجية ت . ج

بين النظام القانوني الوضعي والنظام الأصولي الإسلامي، وتفتح آفاقاً لتطوير أدوات الاجتهاد وفق رؤية 
  .مقاصدية حديثة

 
 التوصيات    .5

 :وصي البحث بالتوصيات الآتيةي،  المستخلصةبناءً على النتائج  
استنباط   .أ أساسًا في  مرجعًا  لتكون  المعاصر،  الاجتهاد  مناهج  الشرعية في  المقاصد  ضرورة دمج 

الأحكام ومعالجة القضا� المستجدة، بما يحقق المصلحة العامة ويبرُز صلاحية الشريعة لكل زمان 
 .  ومكان وبيئة

توسيع مفهوم القياس الفقهي ليشمل المسائل التي لا نص فيها، مع مراعاة المآلات والمصالح وفق  .ب
  .ضوابط أصول الفقه، مما يُسهم في تطوير أدوات الاجتهاد وتوسيع نطاقه

النص   .ت بين  تربط  منهجية  أداة  باعتباره  الشرعية،  الأحكام  بناء  في  الفقهي  التعليل  دور  تعزيز 
 .والمقصد، وتُسهم في ضبط الاجتهاد وتوجيهه نحو تحقيق المقاصد الشرعية

شجيع الدراسات المقارنة بين الفكر الأصولي الإسلامي والنظر�ت القانونية المعاصرة، لما لها من ت .ث
 .أثر في تطوير الفقه الإسلامي وتعزيز حضوره في الساحة القانونية الحديثة

تطوير المناهج التعليمية في كليات الشريعة وأصول الفقه، لتشمل التطبيقات المقاصدية والقراءات   . ج
احتياجات  يواكب  المعاصر بما  القانوني  والتعليل، وربطها بالواقع  الحديثة في الاجتهاد  المنهجية 

 .الناس ومتطلبات العصر



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

285 
 

الإفتاء، من  . ح منهجيات مؤسسات  وتطوير  الإسلامي  التشريع  النتائج في إصلاح  هذه  توظيف 
خلال اعتماد المقاصد كإطار مرجعي يحقق التوازن بين الثوابت والمتغيرات، وتفعيل التكامل بين 

 الاجتهاد والقياس والتعليل لضمان مرونة الفقه في مواجهة القضا� المعاصرة. 
الاستفادة من المقارنة المنهجية مع النظر�ت القانونية الحديثة، مثل نظرية دوركين، لتطوير آليات  . خ

الاستنباط وفق رؤية مقاصدية حديثة، بما يضمن الاتساق المنهجي والعدالة في إصدار الأحكام 
 .الشرعية

 
 
 
 
 
 
 
 

. 
 
 
 

  



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

286 
 

 . المصادر 6

   

Abū Yaʿlā, al-Ḥanbalī al-Q. (1990). Al-ʿUddah fī Uṣūl al-Fiqh (taḥqīq Aḥmad ibn ʿAlī 
Sīr al-Mubārakī (Second, Vol. 1). 

Al-Āmidī, ʿAlī ibn Muḥammad. (1983). Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām (ed. ʿAbd al-Razzāq 
ʿAfīfī) (Vol. 4). Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

Al-Aṣfahānī, M. ibn A. al-R. S. al-D. (1986a). Bayān al-Mukhtaṣar Sharḥ Mukhtaṣar al-
Ḥājib (ed. Muḥammad Maẓhar Baqān). (First, Vol. 1). Dār al-Madanī. 

Al-Aṣfahānī, M. ibn A. al-R. S. al-Dīn. (1986b). Bayān al-Mukhtaṣar Sharḥ Mukhtaṣar 
al-Ḥājib (ed. Muḥammad Maẓhar Baqān) (First, Vol. 3). Dār al-Madanī. 

Al-Baṣrī, A. al-Ḥusayn. (2000). Al-Muʿtamad fī Uṣūl al-Fiqh (ed. ʿAbd al-Ḥamīd 
Ṣubḥī). (First, Vol. 1). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Dahlawī, S. W. A. (1965). ʿAqd al-Jīd fī Aḥkām al-Ijtihād wa-al-Taqlīd. Al-Maṭbaʿah 
al-Salafiyyah. 

Al-Fīrūzābādī, M. al-D. A. Ṭāhir M. ibn Y. (2005). Al-Qāmūs al-Muḥīṭ (Eight, Vol. 1). 
Muʾassasat al-Risālah. 

Al-Ghāmidī, N. ibn Alī. (1973). Juzʾ min Sharḥ Tanqīḥ al-Fuṣūl fī ʿIlm al-Uṣūl li-Abī al-
ʿAbbās Shihāb al-Dīn Aḥmad al-Qarāfī. (Vol. 2). Maktabat al-Kullīyāt al-
Azharīyah. 

Al-Ghazālī, M. ibn M. (1993). Al-Mustaṣfā min ʿIlm al-Uṣūl (ed. Muḥammad ʿAbd al-
Salām ʿAbd al-Shāfī) (Vol. 2). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. . 

Al-Namlah, A. al-K. (1996). Ithāf Dhawī al-Baṣāʾir. (First, Vol. 8). Dār al-ʿĀṣimah. 
Al-Namlah, ʿAbd al-Karīm ibnʿAlī ibn Muḥammad. (1999). Al-Muhadhdhab fī ʿIlm Uṣūl 

al-Fiqh al-Muqāran (First, Vol. 4). Dār al-Nashr. 
Al-Qaraḍāwī, Y. (2005). Al-Maqāṣid bayna al-Kulliyyah wa-al-Juzʾiyyah. Dirāsah 

quddimat li-nadwat Maqāṣid al-Sharīʿah, Muʾassasat al-Furqān, London. 
Al-Qarāfī, S. al-D. A. ibn I. (1998). Sharḥ Tanqīḥ al-Fuṣūl fī Ikhtiṣār al-Maḥṣūl fī al-Uṣūl 

(taḥqīq Ṭāhā ʿAbd al-Raʾūf Saʿd). Dār al-Fikr. 
Al-Qaṭṭān, M. ibn Khalīl. (2001). Tārīkh al-Tashrīʿ al-Islāmī. (Fifth, Vol. 1). Maktabat 

Wahbah. 
Al-Samalūṭī, N. (1998). Bināʾ al-Mujtamaʿ al-Islāmī. (Third, Vol. 4). Dār al-Shurūq li-al-

Nashr wa-al-Tawzīʿ wa-al-Ṭibāʿah. 
Al-Shāfiʿī, M. ibn Idrīs. (1956). Al-Risālah (ed. Aḥmad Muḥammad Shākir) (First, Vol. 

1). Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlāduhu. 
Al-Shāfiʿī, M. ibn Idrīs. (1998). Al-Risālah (commentary and notes by ʿAbd al-Fattāḥ ibn 

Ẓāfirah Kabbārah). (First, Vol. 1). Dār al-Nafāʾis. 
Al-Shāṭibī, I. ibn M. (1997). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿah (ed. ʿAbd Allāh Darāz). 

(Vol. 4). Dār al-Maʿrifah. 
Al-Zarkashī, A. ʿAbd A. B. al-D. M. ibn ʿAbd A. (1994). Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī Uṣūl al-

Fiqh. (First, Vol. 7). 
Al-Zubaydī, al-Q. ibn D. ibn M. (2014). Al-Ijtihād fī Manāṭ al-Ḥukm al-Sharʿī: Dirāsah 

Taʾṣīliyyah (doctoral thesis, Markaz Takwīn li-al-Dirāsāt) (First, Vol. 1). 
Al-Zuḥaylī, M. M. (2006). Al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī: al-Madkhal – al-Maṣādir – 

al-Ḥukm al-Sharʿī. (Second, Vol. 2). Dār al-Khayr li-al-Ṭibāʿah wa-al-Nashr wa-
al-Tawzīʿ. 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

287 
 

Al-Zuḥaylī, W. ibn M. (1984). Al-Fiqh al-Islāmī wa-Adillatuhu. (Fourth, Vol. 1). Dar al-
Fikr. 

Al-ʿUwīs, Ī. ibn M. (n.d.). Al-Qiyās ʿalā al-Maḥṣūr bi-ʿAdad ʿinda al-Uṣūliyyīn. Majallat 
al-Fiqhiyyah, al-Jamʿiyyah al-Saʿūdiyyah, . 

Ar-Ruwaytir, K. ibn M. (2013). Al-Tamadhhub: Dirāsah Naẓariyyah Naqdiyyah 
(originally a doctoral thesis). (First, Vol. 1). Dār al-Tadmīriyyah. . 

Aṭiyyah, J. al-D. (2001). Naḥw Tafʿīl Maqāṣid al-Sharīʿah. (Second). Dār al-Fikr. 
Bashir, A. (2025). Stewardship and Sustainability: Islamic Legal Frameworks for 

Environmental Ethics and Climate Action. Bulletin of Engineering Science, 
Technology and Industry, 3(3). https://doi.org/10.59733/besti.v3i3.141 

Darwesh, M. H. Moawad., & Hashem, A. M. M. (2023). Ru’yatun Tarbawiyatun 
Muqtarihatun Libina’ Dawabit “Akhlaqiat Liltaeamul Ma” al-Dhaka’ al-Istina’i Fi 
Daw’ Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyah. Majjalatu Tarbiyah, 200(3). 

Fayḍullāh, M. Fawzī. (1984). Al-Ijtihād fī al-Sharīʿah al-Islāmiyyah. (First). al-
Farwāniyyah: Maktabat Dār al-Turāth. 

Habibullah, M. (2023). A Holistic Approach to Green Finance Within Maqasid Al-Sharia. 
AL-MAQASID. The International Journal of Maqasid Studies and Advanced 
Islamic Research, 4(2), 42–45. 

Ibn al-Samnānī, A. ibn M. ibn A. (1984). Rawḍat al-Quḍāt wa-Ṭarīq al-Najāt. (Second, 
Vol. 1). Dār al-Furqān. 

Ibn Fāris, A. ibn F. ibn Z. (1972). Muʿjam Maqāyīs al-Lughah (Second, Vol. 1). Sharikat 
Maktabat wa-Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlāduhu. (Reproduced in 
Beirut: Dār al-Jīl wa-Dār al-Fikr). 

Ibn Qayyim, A. J. (1991). I’lam Al-Muwaqqin’an Rabb Al-Alamein (taḥqīq: Bashir 
Mohamad Uyun) (Vol. 4). Dar Ibnu Kathir. 

Ibn Qudāmah, al-M. ʿAbd A. ibn A. (1990). Rawḍat al-Nāẓir wa-Jannat al-Manāẓir (ʿAbd 
al-Qādir ʿAbd Allāh al-ʿĀnī,). (Vol. 2). Muʾassasat al-Risālah. 

Ibnu Imām, K. al-D. M. (2002). Taysīr al-Wuṣūl ilā Minhāj al-Uṣūl min al-Manqūl. (First, 
Vol. 6). Dār al-Fārūq al-Ḥadīthah li-al-Ṭibāʿah wa-al-Nashr. 

Ibnu Taymiyyah, A. ibn A. al-Ḥalīm. (1995). Majmūʿ al-Fatāwā (ʿAbd al-Raḥmān ibn 
Qāsim) (Vol. 20). Majmaʿ al-Malik Fahd. 

IbnʿĀshūr, A.-Ṭāhir. (1978). Maqāṣid al-Sharīʿah al-Islāmiyyah. al-Sharikah al-
Tūnisiyyah li-al-Tawzī. 

Ibrahim, A. H., Rahman, N. N. A., Saifuddeen, S. M., & Baharuddin, M. (2019). Maqasid 
al-Shariah Based Islamic Bioethics: A Comprehensive Approach. Journal of 
Bioethical Inquiry, 16(3), 333–345. https://doi.org/10.1007/s11673-019-09902-8 

Kassāb, al-S. A. al-L. (1984). Aḍwāʾ Ḥawla Qaḍiyyat al-Ijtihād (Vol. 1). 
Khallāf, ʿAbd al-Wahhāb. (1995). ʿIlm Uṣūl al-Fiqh wa-Khulāṣat Tārīkh al-Tashrīʿ. (Vol. 

1). Maṭbaʿat al-Madanī, al-Muʾassasah al-Saʿūdiyyah bi-Miṣr, . 
Mohadi, M., & Tarshany, Y. (2023). Maqasid Al-Shari’ah and the Ethics of Artificial 

Intelligence. Journal of Contemporary Maqasid Studies, 2(2), 79–102. 
https://doi.org/10.52100/jcms.v2i2.107 

Munazzamat al-Muʾtamar al-Islāmī. (n.d.). Majallat Majmaʿ al-Fiqh al-Islāmī. Jeddah: 
Munazzamat al-Muʾtamar al-Islāmī., 13(9). 

Mustapha, R., & Malkan, S. N. A. (2025). MAQASID AL-SHARIAH IN THE AI ERA: 
BALANCING INNOVATION AND ISLAMIC ETHICAL PRINCIPLES. 



Journal of Fatwa Management and Research | Jurnal Pengurusan dan Penyelidikan Fatwa | مجلة إدارة وبحوث الفتاوى 
January 2026 |Vol. 31 No.1 | ISSN: 2232-1047 | eISSN:  0127-8886 

 

288 
 

International Journal of Islamic Theology and Civilisation, 3(3). 
https://doi.org/10.5281/zenodo.15381828 

Nyazee, I. A. K. (2003). Islamic Jurisprudence, Usul Al Fiqh. Academic Art and Printing 
Services. 

Ouedraogo, ʿAbdou al-Ḥamīd. (1997). Maqṣid al-ʿAdl wa-Taṭbīqātuhu fī al-Wāqiʿ al-
Siyāsī al-Muʿāṣir: Dirāsah Fiqhiyyah Taḥlīliyyah (risālat mājistīr). . al-Jāmiʿah al-
Islāmiyyah al-ʿĀlamiyyah. 

S & P Global Ratings. (2023). Islamic finance’s role in the climate transition. 
Https://Www.Spglobal.Com/Sustainable1/En/Insights/Special-Editorial/Islamic-
Finance-s-Role-in-the-Climate-Transition. 

Sawari, M. F. M. (2005). Al-Madkhal ilā Dirāsat Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī . al-Jami’ah al-
Islamiyah al-’Alamiyah bi-Maliziya, Markaz al-Buhuth. 

  

 الملاحظة: 
الآراء المعرب عنها في هذه المقالة هي تماما من آراء المؤلف وهي لا تكون لمجلة إدارة وبحوث الفتاوى مسؤولة عن 

 .أي خسارة أو ضرر أو أي مسؤولية أخرى �جمة من محتو�ت لهذه المقالة
 


